


Colección Aula Virtual

Descolonización e identidad 
en el marco del Congreso

del Bloque Histórico



Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

1ª edición, 2024

©	 Ricardo Menéndez - Ricardo Molina - Katia Colmenares - Clara Vidal -
	 Daniela Ortiz - Abel Prieto - Pedro Calzadilla
©	 Fundación Escuela Venezolana de Planificación
	 Avenida Intercomunal Valle-Coche. Edificio Escuela Venezolana de Planificación. 
	 Urbanización La Rinconada. Caracas Distrito Capital, 1090.
	 Teléfonos: (0212) 682.68.26 / 682.12.19

Página web
http://www.fevp.gob.ve

Coordinadora de Publicaciones
Carol Hernández Rangel

Portada y Edición Gráfica 
Ángel Pérez

Transcripción y corrección 
Douglas Marín - Mariadela Linares

Ministerio del Poder Popular de Planificación

Ministro
Ricardo Menéndez Prieto

Fundación Escuela Venezolana de Planificación

Consejo Directivo
Ricardo Molina Peñaloza
Marjorie Cadenas Rincones
Omar Hurtado Rayugsen
José Berroterán Núñez
Ana Semeco Mora 

Presidente
Ricardo Molina Peñaloza

Directora Ejecutiva
Claudia Herrera Sirgo

Directora General de Docencia
Gladys Maggi Villarroel

Director General de Investigación
Nelson Rodríguez González

Coordinador 
Aula Virtual - Plan de Formación Masiva 
en Planificación Popular
Emiro Torres

ISBN: 

Depósito legal: 

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de la cubierta, puede reproducirse, 
almacenarse o trasmitirse en forma alguna, ni tampoco por medio alguno, sea éste eléctrico, 
químico, mecánico, óptico de grabación o de fotocopia, sin la previa autorización de la 
Fundación Escuela Venezolana de Planificación.



2024

Descolonización e identidad 
en el marco del Congreso

del Bloque Histórico

Ricardo Menéndez

Ricardo Molina

Katia Colmenares

Clara Vidal

Daniela Ortiz

Abel Prieto

Pedro Calzadilla



Contenido

Nota editorial	 6

Palabras de apertura	 8

Introducción	 10

12 de octubre.
Día de la resistencia indígena	 15

Resistencia heroica y desafío
de la descolonización	 19

No existe descolonización
sin antiimperialismo	 22

Entre culturas: Alerta descolonial	 26

La descolonización de la cultura	 27

La conformación de la venezolanidad:
una visión histórica en la perspectiva
de la Revolución Bolivariana	 42

Galería	 51



Nota editorial

El presente documento recoge las transcripciones del primer mo-
mento del curso «Descolonización e identidad en el marco del Con-
greso del Bloque Histórico», el cual se realizó el jueves 17 de octubre 
de 2024 y que está asociado al Gran Congreso Nacional del Bloque 
Histórico, próximo a realizarse. El video completo está disponible en 
el canal Aula Virtual de la Escuela Venezolana de Planificación en la 
plataforma YouTube:

https://www.youtube.com/watch?v=QMn22oeJn6M

Este curso forma parte del Plan de Formación Masiva en Plani-
ficación Popular que ha instrumentado la Fundación Escuela Venezo-
lana de Planificación (FEVP) para la profundización y divulgación del 
conocimiento en materia de planificación, el cual brinda participación 
directa a las comunidades.

Más de cuatro millones de personas se han formado en los cursos 
que cada semana desarrollan la Vicepresidencia Sectorial y el Ministerio 
del Poder Popular de Planificación, a través de la FEVP. El moderador 
de esta actividad fue Camilo Rivero, presidente del Instituto Venezola-
no de Planificación Aplicada.



[Fragmento de video elaborado por el Ministerio
del Poder Popular para los Pueblos Indígenas]

«Saludo a los pueblos indígenas de América, hoy, cuando 
conmemoramos 532 años de la resistencia indígena, y en Venezuela, 

la lucha por la descolonización de América. Hoy más que nunca 
unamos nuestras voces en un solo grito ratificando que nadie

nos descubrió, ya existíamos, nadie nos descubrió ¡ya existíamos!
¡Que viva Venezuela! Somos poder originario».

[Fragmento de video. Contacto telefónico con el presidente
Nicolás Maduro, en ocasión de la Marcha

por 532 años de resistencia indígena]

«Tenemos que consolidar los circuitos comunales del pueblo
y del poder de base en las comunidades indígenas. Tenemos

que consolidar el Instituto que rescate todos los idiomas indígenas 
originarios, porque en el idioma, en la lengua está la cosmovisión
y la continuidad de la cultura, de nuestra raíz, de nuestra raíz 

primigenia, de los verdaderos dueños de estas tierras, de la verdadera 
fuerza espiritual originaria de nuestro pueblo. Tenemos que consolidar 
todos los planes de vivienda, salud, y educación en las comunidades. 

Tenemos que consolidar la organización de la juventud indígena
en los circuitos comunales. Consolidar el poder indio, tenemos

que consolidar la milicia nacional bolivariana, la milicia india».



Palabras de apertura

Ricardo Molina* 1

Buenos días a todas y todos. Hoy, en este curso sobre descoloniza-
ción e identidad, en el marco del desafío del Congreso del Bloque Histó-
rico y del Plan de Formación Masiva en Planificación Popular, tenemos 
inscritos 35.124 compatriotas en este, que es el curso número 110 dentro 
de este plan de formación. 

Solamente para hacer una intervención corta, este tema de la des-
colonización e identidad tiene mucho que ver con cada una y cada uno 
de nosotros, y solamente vean a su alrededor, en la cotidianidad, cómo 
es de difícil la batalla permanente contra la colonización. Prendan cual-
quier radio, incluso radios comunitarias, y vean cuál es la proporción 
del mensaje de culturas extrañas a la nuestra, respecto a la nuestra. Vean 
cómo permitimos la importación o fabricación y además el uso de ves-
timenta, que porta mensajes de transculturización y que ni siquiera nos 
las regalan, sino que pagamos para hacerle propaganda a un mensaje de 
otra cultura. 

Esas cosas cotidianas nosotros tenemos que concientizarlas y actuar, 
no de manera pacata, de manera irracional, sino con mucha conciencia. 
Esas franelas por las que usted paga haciéndole propaganda a Mickey 
Mouse, detrás de eso está el asesinato a diario de niñas y niños en Palestina, 
y así en cada una de esas expresiones que nos dejamos colar. Nosotros 
tenemos que estar muy pendientes, pero además en la cotidianidad. Igual, 
todo lo que nosotros organicemos en nuestro territorio prefiramos siem-
pre que lo hagamos nosotros, ya por ahí es un avance extraordinario. Nos 
metieron en la cabeza durante años que es mejor lo que viene de afuera y 
nosotros con el Comandante Chávez, con el presidente Maduro, cada vez 
más nos convencemos de que así no sea tan bueno, lo que nosotros logra-
mos hacer, lo hacemos nosotros, es nuestro y estamos con el compromiso 
permanente de mejorar, de perfeccionar lo que hacemos, pero que lo ha-
gamos nosotros.

*	 Ingeniero Forestal. Presidente de la Escuela Venezolana de Planificación. Presiden-
te de la Comisión Permanente de Ecosocialismo de la Asamblea Nacional



9

Desde allí, desde esa cotidianidad, yo hago ese llamado a que raciona-
licemos, concienticemos que el tema de la descolonización no es un tema 
teórico, sino que es un tema muy práctico en la cotidianidad para lograr 
que nuestra cultura, nuestras raíces, la visión ancestral, se imponga ante la 
avasallante guerra permanente de transculturación a las que nos somete el 
imperio. 

Bueno, de aquí en adelante van a escuchar a los que sí saben de eso, 
como siempre les digo, no pierdan la pista, disfruten de esta jornada y si-
gamos profundizando nuestra conciencia para construir la patria socialista. 

Un abrazo a todas y todos. 

Ricardo Molina



Introducción

Ricardo Menéndez* 2
Buenos días a todas y a todos. Hay que ver los detalles de la interven-

ción que ahora nos formulara Ricardo Molina, sobre todo en función de 
las perspectivas y los desafíos que plantea para la Revolución Bolivariana. 
Ricardo nos decía 110 sesiones de formación que se llevan hasta el día de 
hoy. Tenemos 35.000 personas que están inscritas en esta jornada y esta-
mos sumando 4 millones 378 mil participantes, a lo largo de las distintas 
jornadas de formación. Hay que ver el significado que tiene hablar de 4,4 
millones de participantes a lo largo de 110 jornadas. Esto da cuenta de un 
enfoque, de un contexto. Cuando vemos las imágenes de quienes están 
conectados, estamos viendo la diversidad desde el punto de vista de com-
pañeras y compañeros que están participando en este esfuerzo, que poco a 
poco se va acompasando de manera más integrada, en función del Congre-
so del Bloque Histórico y el salto que supone para la sociedad venezolana. 

Todo lo que se refiere a formas de organización de base, todo lo que 
se refiere al protagonismo del poder popular. Si uno quiere tener la certeza, 
la fuerza, la convicción de cómo invertir bien el tiempo, bueno, todo lo que 
se haga vinculado al poder popular, todo lo que se haga vinculado a que 
tengamos coherencia en los procesos de toma de decisiones, en los proce-
sos de empoderamiento de nuestro pueblo, en las distintas fases de confi-
guración de la Revolución, es sin duda alguna un elemento fundamental. 

Sin embargo, yo quisiera referirme a lo siguiente, lo voy a plantear de 
esta manera: no permitamos que el tema de la descolonización, que el tema 
de la conciencia, que el tema de la identidad, se encasille; no permitamos 
que quede vinculado a la discusión de los pueblos indígenas y los no descu-
biertos; es la discusión vinculada al folclor, (y estoy diciendo adrede folclor 
y no cultura); no permitamos que se encasille una discusión tan delicada 
como esta. 

El tema de la identidad es el tema capital para tener o no tener sobe-
ranía: si no se tiene identidad es imposible defender qué es uno, es hasta 

*	 Vicepresidente sectorial y ministro del Poder Popular de Planificación, licenciado 
en Geografía y doctor en Urbanismo.



11

un problema existencial. O sea, si no tiene uno la identidad, desde el punto 
de vista de lo que significa, de la visión, de la tradición, de las trayectorias, 
¿de dónde se viene y qué se es? Sencillamente no se tiene la posibilidad de 
defender ningún parámetro, ningún esquema desde el punto de vista de de-
sarrollo. Entonces, el concepto al que estamos haciendo referencia cuando 
hablamos de identidad, tenemos que convertirlo no solamente en un con-
cepto, sino además en una visión programática. El desarrollo de la identidad 
tiene que tener una visión integral del desarrollo nuestro, como sociedad.

Fíjense, ¿nosotros somos un país o somos una nación? ¿Nosotros so-
mos el traspatio de Estados Unidos? ¿Nosotros somos un botín? ¿Somos 
una hacienda que queda en América del Sur? ¿Somos lo que las familias, los 
amos del valle decidieron? ¿Cómo organizaban acá la forma de explotación 
de las tierras? ¿Somos las misiones?, como les gustaba llamar en las Leyes de 
Indias a los procesos para generar precisamente la forma de ocupación de la 
tierra, distribución de la tierra. ¿A quién le entregaban la tierra?, la forma en 
que se la distribuían al poder eclesiástico, la manera en que la distribuían a los 
blancos de orilla que podían estar en estos territorios. El ordenamiento de 
la Compañía Guipuzcoana, que es un ordenamiento sencillamente desde el 
punto de vista comercial para «ponerle orden» al saqueo y cómo se enfrenta-
ban a los que para ellos eran piratas. Porque eran piratas los holandeses y los 
ingleses, pero no eran piratas ellos que estaban saqueando. Eso en lo relativo 
a quién ejerce el poder y cómo ejerce el poder. 

Quisiera hacer referencia sobre la diferencia que hay entre ser país o ser 
nación. Eso no es cualquier cosa. El concepto de nación, insisto compañeras 
y compañeros, tiene que estar en las páginas de la Escuela de Planificación, 
tiene que estar en los componentes vinculados a estos cursos de formación, 
en el aula virtual de este curso que tenemos. Nuestros pueblos indígenas son 
los primeros en tener concepto de nación y ese concepto de nación tenía 
una territorialidad móvil. En ese momento, por ejemplo, los Caribes tenían 
un concepto de nación. ¿Y qué le definía el concepto de nación? Hay una 
territorialidad, pero hay una identidad desde el punto de vista cultural, hay 
una identidad desde el punto de vista de los códigos de valor. Es tu nación, 
que es tu pertenencia, de cómo hablas, de qué piensas, cuáles son los códigos 
de coexistencia que tienes como nación. Y esto es sumamente importante, 
porque nosotros no podemos desvanecer que el ataque fundamental que se 
ha generado contra Venezuela es contra el concepto de nación. 

Ricardo Menéndez



12 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

Lo que buscaba el imperialismo norteamericano en estos 12, 14 años 
de batalla en contra de nuestro país era hacernos desaparecer como na-
ción, eso es un tema fundamental. Cuando se dice, por ejemplo, se agarra la 
Constitución Nacional y se ve la institucionalidad que en la Constitución se 
define asociada a la República, bueno, cada una de las instituciones estuvo 
bombardeada, estuvo atacada. Eso no es simplemente una táctica, cuando 
se dice la Asamblea Nacional agarra y desconoce –porque intentan todos 
los mecanismos para hacer desvanecer la República–, me refiero al 2014, 
guerra civil, me refiero en 2015 a la Operación Tenaza, malponernos ante el 
resto del mundo. Y cuando agarran la Asamblea Nacional ahí, a partir de la 
elección de diciembre de 2015, enero del 2016, cuando agarran la Asamblea 
Nacional lo que buscan es como no pudieron generarlo desde afuera del 
concepto de República, meterse dentro en las instituciones para implosionar 
al Estado venezolano. Todos tenemos que prestarle mucha atención, por-
que eso es una estrategia del imperio, el implosionar al Estado, fragmentar 
los poderes de la República, buscar que no existiera Tribunal Supremo, que 
no existiera Consejo Nacional Electoral, que ni siquiera existiera Instituto 
Nacional de Estadística, porque «creaban encuestas fraudulentas» por parte 
de instituciones venezolanas disfrazadas de academia, para agarrar y hacer 
panfletos desde el punto de vista político, con los números. 

Todo eso forma parte del mismo tinglado, todo eso forma parte de la 
misma arquitectura para procurar hacer desvanecer el concepto de nación y 
el elemento fundamental del concepto de nación no tiene que ver solamente 
con unos límites, no tiene que ver solamente con definir una línea punteada 
de tal manera que sean los límites internacionales o con definir las superfi-
cies de los territorios, etcétera. El concepto fundamental de nación tiene que 
ver con la identidad y la forma de identidad que se tenga en cada individuo 
y cómo cada individuo precisamente enarbola ese concepto de identidad, 
desde el punto de vista de la República. Cuando una persona agarra y voltea 
la bandera de Venezuela, cuando no le importa quitarle una estrella, está 
afectando el concepto de nación, está procurando vulnerar la identidad, el 
imaginario colectivo que tenemos sobre la patria. 

Entonces, el debate que tenemos nosotros en este momento es un de-
bate fundamental. Porque ¿qué somos sin nación?, ¿qué somos sin identi-
dad?, ¿qué somos sin Bolívar?, ¿qué somos sin Chávez? Le podrá doler a 
algunos, ¿qué somos sin Chávez?, que le da cohesión a un imaginario de la 



13

rebeldía, de la cohesión, de la defensa antiimperialista. ¿Qué somos sin vi-
sión antiimperialista? ¿Qué país puede existir sin una concepción de ese tipo? 
Sencillamente, ninguno. Los textos de Federico Brito Figueroa hacían las pri-
meras referencias desde el punto de vista conceptual en esos tres tomos de 
Formación Histórico Social de Venezuela, que se formulaban de los distintos 
momentos, episodios de la formación histórico-social. En su momento el 
Cendes trató de hacer también unos aportes, el Instituto de Investigaciones 
de la Universidad Central de Venezuela cuando hablaba por ejemplo de la 
economía comercial expoliativa como un elemento que hilaba toda la visión 
de desarrollo. No solamente existen dos materiales, la formación históri-
co-social de Venezuela y de América Latina y buscaban como elemento co-
nector desde el punto de vista de esa arquitectura precisamente la economía 
comercial expoliativo, la expoliación desde el punto de vista de los recursos.

En ese material de Brito Figueroa, una de las cosas que se plantea tiene 
que ver precisamente con los estudios las investigaciones de la Fundación 
Rockefeller, vinculadas a ver cómo se desmantela, cómo se desarticula la 
concepción del pensamiento bolivariano en la concepción e idiosincrasia 
del venezolano y en esos materiales, uno de los temas fundamentales que se 
plantea es cómo precisamente el bolivarianismo era un impedimento para 
la concepción de lo que en ese momento era un hallazgo de la explotación 
petrolera y lo que significaba para Estados Unidos Venezuela desde el punto 
de vista de provisión de recursos. Ya en esos momentos, así como la Com-
pañía Guipuzcoana, –me disculpan si parece que estuviera siendo cínico–, 
así como la Compañía Guipuzcoana distribuyó el añil, el ganado, el café, el 
cacao; así, en la década de los 40, se organizó la Corporación Venezolana 
de Fomento con la familia de los apellidos para distribuirse los primeros 
esquemas vinculados al hierro, los primeros esquemas vinculados a las em-
presas petroleras, directamente con las transnacionales norteamericanas y 
los primeros experimentos vinculados a la bauxita. Así se vio la primera 
configuración, así como se hicieron el reparto en aquel momento. Posterior 
hicieron el reparto previo a la reorganización en el capitalismo venezolano, 
empezando la década de los 50. Es decir, que nada de eso es accidental.

Pero fíjense cómo ellos veían que Bolívar es un impedimento para el 
saqueo, veían en el año 49 qué hacer con lo que tenemos aquí en la cabeza, 
con Bolívar. La pregunta de ellos es cómo hacer para que Bolívar sea una 
estatua de bronce, la preocupación de ellos convertirlo en una imagen, en 

Ricardo Menéndez



14 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

un estereotipo, en algo que sea incapaz de ser una herramienta de lucha. Y el 
gran hallazgo del Comandante Chávez es ver, descifrar, a Bolívar como una 
herramienta de lucha de todo el pueblo venezolano para conquistar su liber-
tad y para conquistar su futuro. Es por eso que le tienen miedo a Chávez, 
es por eso que le tienen miedo a Bolívar, porque con Chávez y Bolívar no-
sotros somos soberanos, somos independientes y el concepto de identidad 
tiene que ver fundamentalmente con esto. No es un tema de folclor, no es 
un tema de cuatro bailecitos que hagamos empezando un acto cultural, no 
es un tema de la banalización. No voy a poner ningún esquema para no herir 
ninguna sensibilidad. Pero creer que es un problema de marketing, es bana-
lizar lo profundo que significa para Venezuela, para nuestro país, es un pro-
blema existencial la definición, defensa y construcción de nuestra identidad. 

Si no tenemos identidad somos sencillamente la finca, el espacio para 
la expoliación. Con identidad es que tenemos futuro y ese es el mandato, 
la visión que nos está señalando el presidente Maduro cuando convoca al 
Congreso del Bloque Histórico, qué nos cohesiona, qué nos unifica, qué nos 
identifica desde el punto de vista de nación. Y, a partir de esa identidad como 
nación, ver cómo hacemos una visión programática para el trabajo. Y cuan-
do me refiero a visión programática, es que por un trámite administrativo o 
para que rinda el tiempo, no se puede tomar la decisión de dejar de cantar 
el Himno Nacional en las escuelas para entrar a los salones de clase. No se 
puede tomar la decisión basados en que «no nos dio el tiempo para hablar 
sobre los pueblos indígenas, pero no importa, deja eso así, pasa así y habla-
mos del tema siguiente, total, ese objetivo lo podemos cumplir de otra ma-
nera, manda a hacer un resumen y que busquen en Wikipedia o que busquen 
en Encarta, o que busquen en la página de Movistar sobre qué opinan en 
España sobre los indígenas venezolanos». O también qué les parece cómo 
se difundió en Madrid la opinión sobre el 12 de octubre, cómo decían que 
«ni genocidio ni afectación», sobre Venezuela, y era la campaña que tenían 
en Madrid en contra de Venezuela. 

¿Es o no es un tema ideológico? ¿Qué es lo que ha significado el impe-
rialismo en todo este tiempo como construcción cultural? ¿Por qué hicieron 
Hollywood y por qué siempre terminan las películas en épica con la bandera 
gringa ondeando al fondo después de que han matado a todo un país? Esas 
son construcciones culturales y nuestra construcción cultural es la sonrisa 
de un pueblo. 



12 de octubre.
Día de la resistencia indígena

Katia Colmenares* 3

[Video que presenta a la presidenta de México, Claudia Sheinbaum]

«Fíjense, ayer un representante de Vox, Vox es un grupo parlamenta-
rio en España, dijo: ‘La nueva presidenta de México, Claudia Sheinbaum, se 
ha comportado como una absoluta analfabeta y como una absoluta igno-
rante’, y aseguró que los españoles ‘jamás vamos a pedir perdón y mucho 
menos por hacer las cosas bien frente a tribus como incas, aztecas o mayas 
que venían de una cultura horripilante’. Vamos a enviarle la grandeza de 
la cultura maya, la grandeza de la cultura mexica; en muchos sentidos esta 
visión de que desde Europa vinieron a civilizar, que durante mucho tiempo 
se enseñó, incluso así aquí en México, o esta idea de solamente el encuen-
tro de dos mundos, que no hubo matanzas; tan solo la del templo mayor, 
aquí justo estamos en este lugar en donde se ordenó en una fiesta acribillar 
a niños, a familias, la de Cholula, pero es esta visión de que no tienen que 
pedir perdón porque vinieron a salvar a las mexicanas y mexicanos, que no 
se llamaban así mexicas y de otras culturas, naciones que vivían en nuestro 
territorio, entonces nosotros vamos a seguir insistiendo en ello».

Hoy es 12 de octubre, un día de luto continental en el que rememo-
ramos la destrucción de las civilizaciones que habitaban Abya Yala, nuestro 
continente. Se revive la polémica sin embargo ante una España imperial 
que sigue repitiendo como un mantra, que la conquista nos trajo la civi-
lización y además el humanismo cristiano occidental. Insistiremos hasta 
el cansancio, que lo que llegó a este continente no fue el cristianismo sino 
la cristiandad, no fue el mensaje del mesías amoroso que entregó la vida 
en una lucha política por los pobres, sino que fue la corona castellana ara-
gonesa imperial, con sed de oro y de riquezas que después revistió de un 
mensaje divino y una buena nueva.

*	 Filósofa mexicana. Doctora en humanidades, con mención especial en filosofía 
política de la Universidad Autónoma Metropolitana de México. Coordinadora del 
Programa de Formación Virtual del Instituto Nacional de Formación Política del 
partido Morena. 



16 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

Hernán Cortés en sus primeras cartas a la reina Isabel, narraba con 
maravilla toda esta grandeza de las culturas encontradas, las alababa en sus 
construcciones, en sus desarrollos tecnológicos, en la belleza de sus creacio-
nes, en su gente, pero entonces va a pasar algo que tenemos que recordar y 
es que los habitantes de la península ibérica tomarán conciencia de la riqueza 
del continente, de lo que significaría para ellos expropiar toda esa rique-
za, tomarán conciencia también de su superioridad bélica, de la docilidad 
y humildad de nuestros pueblos originarios, de la capacidad que tenían de 
someterlos por la fuerza. 

En ese contraste, el español moderno colonial construye su iden-
tidad, una identidad dominadora, supremacista, que hasta el día de hoy 
escuchamos en este discurso de Vox. Han pasado más de 500 años y hay 
todavía quienes siguen llevando puesta la armadura de Cortés. Por su-
puesto que no son todos los habitantes de la península ibérica; hace poco 
tuvimos precisamente en nuestras entrevistas a Javier García Fernández, 
quien dignamente ofrecía un perdón a su nombre y también a nombre 
de las naciones sin soberanía. Hay un pueblo sabio y crítico que se revela 
ante ese traje de dominador, y que hoy se acerca a nuestro continente para 
construir redes, redes de solidaridad, de hermandad y vamos creciendo 
en ese sentido, vamos construyendo una humanidad de veras. Pero no 
podemos olvidarnos de la historia, debemos recordar, nos debe quemar 
la piel, porque esa historia está escrita en nuestra carne y las voces de los 
caídos en esa lucha por la dignidad, por la soberanía y por la vida, claman 
en nosotros. 

Por eso nuestra voz es de ellos también. Hoy no nos representamos 
solo a nosotros mismos, sino que representamos a esa vida de los que 
quieren vivir, a esa vida que quiso vivir y a esa vida que hoy está decidida 
a vivir. Y recordamos en este día a Enrique Dussel, nuestro maestro, que 
nos decía en esta obra que recomendamos muchísimo, «1492, el encu-
brimiento del indio o el encubrimiento del otro», se publicó con los dos 
títulos, y decía así el maestro: «Pero nada es comparable con la matanza 
que Pedro Alvarado realizó, de pura traición, contra la nobleza guerrera 
azteca, cuando Cortés habíase ausentado para luchar contra Pánfilo Nar-
váez, los invitó a una fiesta, sin armas, en un gran patio a los templos». Los 
informantes de Sahagún cuentan, y viene la cita, «vienen (refiriéndose a los 
españoles), a cerrar las salidas, las entradas. Ya nadie pudo salir. Inmedia-



17

tamente los españoles entran en el patio sagrado a matar a la gente, van 
de pie, llevan sus escudos de madera y algunos los llevan de metal, y sus 
espadas inmediatamente cercan a los que se lanzan al lugar de los atabales, 
dieron un tajo al que estaba tañendo, le cortaron ambos brazos, luego lo 
decapitaron. Lejos fue a caer su cabeza cercenada. Al momento, todos los 
españoles acuchillan, alancean a la gente, les dan tajos con las espadas, los 
hieren. A algunos les acometieron por detrás. Inmediatamente cayeron 
por tierra dispersas sus entrañas; a otros les desgarraron la cabeza, les 
rebanaron la cabeza, enteramente desgarrados quedaron sus cuerpos. A 
aquellos hieren en los muslos, a estos en las pantorrillas, a los demás allá en 
pleno abdomen. Todas las entrañas cayeron por tierra y había algunos aún 
en vano corrían, iban arrastrando los intestinos y parecían enredarse los 
pies en ellos. Anhelosos de ponerse a salvo, no hallaban a donde dirigirse, 
pues algunos intentaban salir allí en la entrada, los herían, los apuñalaban, 
otros escalaban los muros pero no pudieron salvarse». 

Es desgarrador escuchar esta narración y debemos recordar también 
algo muy importante. ¿Por qué vencieron en ese momento los españoles? 
Vencieron también porque los pueblos originarios no podían creer el nivel 
de maldad, de engaño, de mentira, la alevosía de estos hombres. Si vencieron 
fue por ser precisamente no más civilizados sino más brutales. El maestro 
Dussel recordaba, sin embargo, a otros personajes que también queremos 
recordar, porque no solamente bajó de los barcos gente maligna y domina-
dora, también hubo otros que lucharon junto a nuestros pueblos y también 
queremos honrarlos. 

Recordaba Dussel a Pedro de Córdoba, y a Antón de Montesinos en 
su discurso que dice así: «Yo soy una voz en el desierto de esta isla, todos 
estáis en pecado mortal y en él vivís y morís por la crueldad y tiranía que 
usáis con esas inocentes víctimas» Y dice Dussel, también los dominicos 
cuestionaban y empieza otra cita «¿No son hombres los indios, no tienen 
ánimas racionales, no sois obligados a amarlos como a vosotros mismos?, 
¿cómo estáis en tanta profundidad de sueño tan letárgico, dormidos?» (…) 
«Así la modernidad a lo largo de más de cinco siglos quedó en un esta-
do de conciencia ético política letárgica, como dormida y sin sensibilidad 
frente al sufrimiento del mundo colonial y periférico». Termina el maestro 
y nosotros decimos tenemos que despertar a esta humanidad de todavía 
ese letargo, que nos tiemblen las entrañas ante el dolor ajeno, que poda-

Katia Colmenares



18 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

mos sentir en nosotros la insoportable necesidad de cambiar este mundo, 
de descolonizar las conciencias, la realidad y la vida.

El 12 de octubre debe ser recordado, como decía el Comandante 
Hugo Chávez, como el día de la resistencia indígena, pero también, decimos 
desde México, como el día de la descolonización del mundo.



Resistencia heroica y desafío
de la descolonización

Clara Vidal* 4
Hermanos y hermanas que se encuentran conectados en el Plan de 

Formación Masiva de Planificación Popular en el curso «Descolonización 
e identidad en el marco del desafío del Congreso Histórico», pueblos origi-
narios de nuestra patria, extensivo a los pueblos indígenas de toda nuestra 
América y del mundo. Muchos hombres y mujeres que han destacado en la 
historia de Venezuela y fueron dejados obviados en el reconocimiento de 
sus luchas, esfuerzo que antes de la Revolución estaba vetado por nosotras 
y por nosotros los indígenas que poblamos esta tierra desde hace más de 
15 mil años. Sí, 15 mil años de existencia y no 532 años, como se nos ha 
querido imponer a partir de la primera falsa noticia del supuesto descubri-
miento, tal y como nos hicieron creer los colonizadores y su empeño al 
escribir nuestra supuesta historia.

Nadie nos descubrió, somos pobladores originarios de este continen-
te y como tales hemos dejado la huella gruesa en la historia de sangre derra-
mada, historia de vejámenes, historia de tortura, historia de robo de nues-
tras riquezas culturales y materiales. No, nadie nos descubrió tampoco, no 
fue un encuentro inocente de dos mundos ni una combinación amistosa y 
espontánea de dos culturas; fue una invasión y un genocidio; el genocidio 
más grande perpetrado por el imperio español. Fue una herida profunda 
en el tejido de nuestros pueblos, sin embargo, nunca nos doblegamos. Solo 
las estimaciones del fraile español Bartolomé de las Casas, que registró 
más de 23 millones de indígenas asesinados en toda América Latina tras la 
llegada de los españoles, al menos entre 1492 y 1542. 

Nadie nos descubrió, fue un brutal genocidio desde Los Andes has-
ta el Orinoco, nuestros ancestros resistieron con tenacidad defendiendo 
nuestros territorios, tradiciones y nuestros derechos a existir; sus luchas 
no fueron en vano pues cada resistencia, en cada acto de defensa de nues-
tras tierras y de nuestras culturas, sembraron en nosotros y en nosotras, 

*	 Ministra del Poder Popular para los Pueblos Indígenas. Vicepresidenta del PSUV 
para Asuntos Indígenas. Fue secretaria ejecutiva de la Comisión Presidencial Mi-
sión Guaicaipuro.



20 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

la semilla de la reciedumbre y con ella la determinación que hoy nos guía 
en la resistencia para la defensa de nuestra independencia y soberanía, que 
le arrebatamos definitivamente al imperio español en una lucha digna y sin 
cuartel cuando estamos conmemorando los 200 años de las batallas de Junín 
y Ayacucho. 

No, nadie nos descubrió y aquí estamos muchos años más tarde, reci-
biendo y resistiendo las reacciones de rabia y despecho que aún hoy en día 
perduran en el reino español por haberlos derrotado con valentía y coraje. 
Por ello debemos insistir y trabajar unidos en este momento de transición 
con las siete transformaciones y las cinco generaciones que nos orienta nues-
tro presidente Nicolás Maduro, al tiempo de que avancemos en los desafíos 
del desmontaje definitivo de las rémoras coloniales mediante un proceso 
radical de descolonización. La colonización nos impuso una visión euro-
céntrica que marginó y menospreció las culturas indígenas y afroamericanas. 

En este sentido, descolonizar implica un profundo proceso de recons-
trucción de identidades, de recuperación y transmisión de saberes ancestrales 
revitalizando nuestros idiomas y la transmisión de las culturas, incluyéndolo 
en el sistema educativo a todo nivel. El proceso de descolonización pasa 
por un fortalecimiento para continuar desmantelando estructuras políticas, 
económicas y sociales heredadas e invisibilizadas por la colonización. Eso 
significa continuar transformando instituciones, leyes, métodos y acciones 
para darle definitivamente el poder al pueblo y transformar el Estado que 
queremos nosotros y no el que nos ha impuesto o nos quieren seguir im-
poniendo; descolonizar implica superar la visión hegemónica que nos im-
ponen, por ejemplo, en las redes sociales, en el cine, en toda la transmisión 
de antivalores, de ideología capitalista, que aún vive valorando las diversas 
perspectivas y conocimientos propio y de nuestra América Latina. 

Debemos continuar superando el racismo y la discriminación hacia 
nuestros indígenas, hacia nuestros afrodescendientes y cualquier minoría 
para así evitar que el fascismo se instaure y se adueñe de nuestro pueblo. 
Animados por esta fuerza indómita de guerreros y guerreras, caciques y ca-
cicas, que estamos obligados a seguir defendiéndonos de las acciones neo-
colonialistas y seguir construyendo la patria que nos invitó a soñar nuestro 
Comandante eterno Hugo Rafael Chávez Frías, cuando suscribió en aquella 
acta de compromiso y nos señaló en 1998 que estaba en deuda histórica con 
más de medio millón de indígenas. Se comprometió a saldarla y lo cumplió 



21

promoviendo el proceso Constituyente que abriría las puertas para incor-
porar un capítulo especial para nuestros pueblos indígenas, y todo un orde-
namiento legal que otorga al Estado la responsabilidad de ser el garante de 
nuestros derechos humanos indígenas que fueron vorazmente pisoteados 
de la forma más cruel que se haya conocido. 

Gracias a este proceso hoy estamos aquí para honrar la memoria 
de nuestros ancestros, de aquellas y aquellos valientes, caciques y cacicas 
que enfrentaron con coraje y dignidad la brutalidad del colonialismo espa-
ñol. Guaicaipuro, Baruta, Anasoli, Apacuana, Chacao, Tamanaco, jefe de 
los temibles Mariches que formó parte de la coalición de los caciques que 
organizó a más de tres flecheros que enfrentaron a Diego de Lozada en 
Maracapana, su hija Urimare, Paramaconi, Terepaima, tenemos a Manaure, 
Mara, Maracay, Turiamo, Murachi, Naiguatá, entre otros, pero es que fueron 
muchos más, faltan muchos y muchas más. Parte de nuestro desafío es rees-
cribir la historia y esa historia deberá reivindicar la justa lucha que llevaron 
nuestros antepasados, visibilizando a cada uno de ellos para que la sociedad 
toda conozca esa nueva historia y cese la parte del despojo cultural a que nos 
han sometido por tantos años. 

Y así como resistimos es hora de continuar la lucha contra el imperio 
que ha modernizado su forma de colonización, a través del fascismo, ex-
terminio y explotación, neocolonizando nuestro pensamiento con formas 
extremas de alienación mucho más sofisticadas e igualmente dañinas, ampa-
rándose en el uso de la tecnología con fines guerreristas, pretendiendo ani-
quilarnos nuestra historia, aniquilar la capacidad de lucha. Pero se equivocan, 
aquí estamos y seguimos los guerreros y las guerreras indígenas dispuestos 
y dispuestas a continuar adelante, luchando por la defensa de nuestra inde-
pendencia y soberanía, construyendo la patria indoamericana. Nadie nos 
descubrió, ya existíamos, ¡que vivan nuestros pueblos indígenas, que vivan 
los pueblos afrodescendientes y que viva nuestra patria libre y soberana! 
Muchísimas gracias.

Clara Vidal



No existe descolonización
sin antiimperialismo 

Daniela Ortiz* 5 
[Video]

Hace 20 años, el 12 de octubre de 2004, se logró derrocar el mo-
numento a Colón de la ciudad de Caracas. Gracias a la fuerza del chavis-
mo, gracias a la pedagogía política de la Revolución Bolivariana, se logró 
tener la fuerza para un alzamiento anticolonial popular para derribar el 
monumento a Cristóbal Colón, símbolo de la continuidad colonial. Vi-
mos aquella imagen que tanto anhelamos ver, aquella que tanto hemos 
pintado, que tanto hemos reclamado en contextos como Barcelona o 
como Madrid. 

Ver el monumento a Colón en el suelo mientras el día de hoy, 12 
de octubre de 2024, el Estado español, con su gobierno de la social 
democracia del PSOE, continúa celebrando la reivindicación colonial 
como principal motivo de su fiesta nacional, como principal motivo de 
su identidad nacional; además de llamar a continuar reclamando en con-
tra de esas reivindicaciones coloniales que son útiles para la continui-
dad del imperialismo, para la imposición del racismo institucional, para 
la imposición de la persecución, detención, deportación y asesinato de 
personas migrantes. 

Hoy quisiera también llamar a algunas reflexiones en relación a esta 
primera imagen que les muestro, el monumento a Colón siendo derroca-
do en el año 2004 en la ciudad de Caracas. Mi primera pregunta es la si-
guiente y sobre todo hago una apelación a los contextos antirracistas, las 
personas que se dicen decoloniales, las formas anticoloniales, mi primera 
reflexión es la siguiente: si es que, desde estos contextos, organizaciones, 
plataformas, personas antirracistas, anticoloniales se aspira a derrocar el 
monumento Colón, se aspira a ver esa imagen de Colón cayendo en el 
suelo porque hay una negativa a querer ni siquiera acercarse entender, 
aprender y siquiera informarse sobre lo que pasó en el proceso del cha-

*	 Artista y activista. Investigadora decolonial peruana. 



23

vismo como para lograr, no que un municipio retirara un monumento 
colonial, sino que un levantamiento popular anticolonial lograra derrocar 
eso en una fecha tan simbólica como el 12 de octubre. 

Esa es la primera reflexión que quisiera plantear, me pregunto yo por 
qué no es esto una referencia para entender qué es lo que sucedió en ese 
proceso y lo que ha venido sucediendo en ese proceso como para que se 
lograra aquello que nosotros aspiramos a hacer que es derrocar a esos mo-
numentos coloniales. 

La segunda reflexión que quisiera plantear es en relación a una imagen 
donde vemos a una persona intentando derrocar un monumento a Hugo 
Chávez, durante los días posteriores a las elecciones en el contexto venezo-
lano. Durante este año de elecciones donde hubo acusaciones por parte de 
la extrema derecha y de la derecha venezolana y global argumentando un su-
puesto fraude del chavismo y que no habían ganado, sino que habían ganado 
ellos porque el chavismo había cometido fraude y se llamó a levantamientos 
de todo tipo. En ese marco se produjo el intento de derribamiento de un 
monumento a Hugo Chávez. La fotografía de ese acto yo se la he visto en 
una camiseta a Leopoldo López, el líder de la extrema derecha venezolana, 
que se dice perseguido político; de hecho, es una de las principales figuras 
políticas por la cual se instaura y se ha legitimado la narrativa de que en Ve-
nezuela existe una dictadura y que hay perseguidos políticos. Él es uno de los 
supuestos perseguidos políticos del gobierno venezolano. Y recientemente 
en un acto en la ciudad de Madrid donde está él supuestamente refugiado, 
recibiendo ese asilo y ese refugio que a personas que están escapando de 
situaciones de guerra impuestas por el imperialismo no se los dan, más bien 
los asesinan en el mar Mediterráneo.

Pues al señor Leopoldo López sí se le otorga y llevaba una camiseta 
con la imagen del intento de derribo de la estatua de Chávez. Esta imagen 
yo también la he visto en Instagram en perfiles de personas que se dicen 
progresistas. Y no solamente es esa imagen sino el discurso de que hubo 
fraude, el discurso de que hay una dictadura, que hay persecución política y 
me pregunto yo cómo puede ser que, en contextos que se dicen decoloniales, 
anticoloniales, antirracistas, que están en contra de la celebración del 12 de 
octubre, en momentos de ofensiva imperialista, como el momento electoral 
que vimos en el contexto venezolano pueden posicionarse de ese lado pue-
den posicionarse quienes defienden el monumento a Colón, pueden repetir 

Daniela Ortiz



24 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

exactamente los mismos términos y utilizar los mismos argumentos políticos 
para decir que Venezuela es supuestamente una dictadura y que lamentable-
mente terminan contribuyendo, en esos momentos cruciales, a la agenda de 
la derecha, de la extrema derecha y del imperialismo en contra de la soberanía 
de territorios como Venezuela.

Vimos también una imagen del monumento al indio Coromoto sien-
do derrocado esos mismos días postelectorales. En el contexto venezolano 
reciente, las mismas personas que querían tumbar a Chávez fueron y tum-
baron el monumento del indio Coromoto, la misma extrema derecha y la 
misma derecha que decía que en Venezuela hay una dictadura, que hubo 
fraude, que esté en contra del chavismo y además es la misma que apoyaba 
que se tumbara esos símbolos de las resistencias indígenas que están en 
los espacios públicos. Ese tipo de representación, esos mismos días mien-
tras se tumbaba el monumento del indio Coromoto, personas antirracistas, 
anticoloniales, decoloniales, irreverentes, radicales del contexto, sobre todo 
español y europeo, repetían los mismos discursos de aquellos que apoyaban 
que se tumbaran monumentos de indígenas 

Hoy, 12 de octubre, me parece imprescindible poner sobre la mesa 
la urgencia, la necesidad de una reflexión, en relación al posicionamiento 
que están teniendo las personas militantes las plataformas, las organizacio-
nes políticas que se dicen antirracistas, decoloniales que dicen representar lo 
anticolonial no en relación a las situaciones de ofensivas imperialistas hacia 
territorios del sur global, porque no es coincidencia que cuando se trata de 
Venezuela, que cuando se trata de Cuba, que cuando se trata de Irán, que 
cuando se trata de distintos contextos que están disputando por la cons-
trucción de soberanía con una postura antiimperialista, estas organizaciones, 
estas plataformas, estas personas militantes antirracistas del norte global, 
guarden silencio en relación a esto y estoy hablando de situaciones gravísi-
mas como las que hemos podido ver ya no solamente con las sanciones, los 
bloqueos, que es un castigo racista colectivo; las sanciones y los bloqueos 
contra Cuba, contra Venezuela, contra Nicaragua son una forma de racismo 
y de castigo colectivo a población racializada, clase trabajadora, para quitarle 
el acceso a la economía, para quitarle el acceso a la comida. 

Es una forma de violencia brutal y es una violencia racista que se apli-
ca de manera masiva, ¿cómo puede ser que se guarde silencio y que incluso 
se apoye desde ciertos contextos antirracistas o que se dicen decoloniales? 



25Daniela Ortiz

Además, lo que es gravísimo, es que sistemáticamente esa es la postura que 
se está teniendo con cualquier país del sur global que decida tener una pos-
tura antiimperialista y defenderse ante las ofensivas de la derecha española, 
de la derecha norteamericana. 

En momentos cruciales como estos, vuelvo a repetir, termina suce-
diendo que muchos de estos contextos o se guarda silencio y no se tiene un 
posicionamiento o se termina este incluso apoyando la agenda de la extre-
ma derecha y de la derecha del norte global. Las reflexiones tendrían que 
ser muchísimas más y tener más tiempo para poder analizar y entender los 
distintos procesos revolucionarios en el sur global, que tienen una postura 
antiimperialista y cuál es la importancia de estos en este momento. 

Una cuestión que me parece imprescindible es reforzar la idea de que 
es imposible pensar en un antirracismo en un proceso decolonial, en una 
lucha anticolonial, si no se es antiimperialista, si no se lucha por la soberanía 
de esos territorios del sur Global en contra de la de Estados Unidos y de los 
países Europeos. 



Entre culturas: Alerta descolonial**

Ignacio Barreto* 6
1492: Ni genocidas ni esclavistas, fueron héroes y santos. Feliz día de 

la Hispanidad». Se trata de la imagen de un cartel colocado en sitios pú-
blicos de España y que está rodando por las redes sociales a propósito del 
12 de octubre. De acuerdo a una buena amiga que se tomó el tiempo para 
averiguar algo más sobre los autores de esta iniciativa, se trata de un grupo 
cristiano vinculado al Opus Dei, creado a principios del siglo XX, que tiene 
mucho poder. Su director es un historiador que ostenta un alto cargo en 
una universidad de Madrid. 

Que este tipo de argumentos se siga divulgando en los tiempos ac-
tuales es un indicador de la vigencia del pensamiento colonialista, con su 
carga supremacista en ciertos sectores económicos que ostentan el poder 
o rememoran con nostalgia los días de glorias pasadas. La visión «civiliza-
dora» que se sigue sosteniendo para justificar el mayor genocidio cometido 
en la historia de la humanidad, es la misma que utilizaron las monarquías 
europeas para repartirse el continente africano. El pensamiento colonialista 
es un elemento fundamental para sostener el sistema capitalista.

¿Será que el estado sionista de Israel también es digno de figurar en 
ese particular santoral exaltado en el cartel? Porque, aun no siendo católi-
cos son prueba viva de que si naciste para expansionista nada mejor que 
un buen genocidio.

Tampoco nos extraña que sea desde la academia que se intente impo-
ner esa torcida lectura de los 300 años de dominación colonial en territorio 
americano. Limpiar la imagen, una vez que se ha hecho el trabajo sucio, 
siempre ha sido tarea de los tanques de pensamiento, los consejeros de la 
corte.

A estas alturas pudiéramos pensar que ya no engañan a nadie. Pero 
me temo que el ascenso de las derechas en el mundo parece indicar lo 
contrario.

*	 Viceministro de Cultura y rector de la Unearte. 
**	 Artículo publicado en Últimas Noticias el 13 de octubre de 2024. Lectura a cargo 

de Pedro Guillén



La descolonización de la cultura

Abel Prieto* 7
He hecho unas notas a petición de mi amigo Cabañas que titulé con 

una frase de Fidel: el más poderoso instrumento de dominación del impe-
rialismo, porque, efectivamente, voy a tratar de hablar un poco sobre ese 
instrumento de dominación que en este siglo XXI se ha hecho más eficaz, 
más poderoso, realmente más abrumador y su influencia hoy es decisiva en 
este mundo en que vivimos.

Les decía que en el VI Congreso de la Uneac, en 1998, Fidel dedicó 
su discurso a la globalización neoliberal en el campo de la cultura, y Fidel 
dijo, que era el más importante de todos los temas, dijo él, que era la más 
grande amenaza a la cultura, no solo a la nuestra, sino a la del mundo. Dijo 
esto que mencioné, que era el más poderoso instrumento de dominación 
del imperialismo y concluyó con una frase tajante, radical y estremecedora, 
aquí todo se juega, dijo Fidel, quiso decir en este tema de la globalización 
cultural, que todo se juega, identidad nacional, cultura, revolución, patria, 
socialismo; todo se juega dijo él. Y hay que darle toda la razón cuando ve-
mos cómo los avances tecnológicos han hecho más eficaz ese instrumento 
de dominación. Ya hay una maquinaria que influye en los procesos elec-
torales, influyen la conducta de la gente que ha sido, incluso, decisiva en la 
victoria de la ultraderecha, del nuevo fascismo en determinadas elecciones 
y su influencia en todo el planeta es aplastante. 

Rosa Miriam Elizalde llama «colonización 2.0» al influjo de las redes 
sociales en el clima espiritual, ideológico y político de este Siglo XXI. Allí, 
como ustedes saben, las redes sociales son una plataforma, un espacio don-
de se manipula la información y se manipulan las emociones de la gente. 

Nuestro primer secretario, el presidente Díaz Canel, el 24 de febrero 
de 2019, cuando fue a votar en el referéndum por la nueva Constitución, 
habló de este asunto. Dijo que se nos hace una guerra económica, mediá-
tica, ideológica y también cultural. Dijo que los pueblos latinoamericanos 
tenemos que aprender a defender nuestra identidad, porque lo que se busca 

*	 Profesor universitario. Escritor. Editor cubano. Diputado de la Asamblea Popular 
Nacional de Cuba. Exministro de cultura. Presidente de Casa de Las Américas.



28 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

con esta guerra cultural es que los pueblos nieguen sus identidades y añadió 
una frase que tiene mucho que ver con la trascendencia que le da Fidel a este 
asunto; con la estandarización, dijo Díaz Canel, de la cultura norteamerica-
na, con la extensión y estandarización de la cultura norteamericana es muy 
fácil dominar el mundo. 

Hay un antecedente a todas estas preocupaciones de Fidel, de Díaz 
Canel, y de otros dirigentes nuestros sobre la colonización cultural, se trata 
de un discurso del Che que dio el 7 de octubre de 1959 a su regreso de una 
gira por África, en una feria del libro que organizaba el Ministerio de Educa-
ción en ese momento en el Parque Central. Allí el Che dijo cosas tremendas 
en esa ocasión. La tarea de los poderes coloniales, en todo el mundo, ha sido 
siempre ahogar la cultura autóctona de las naciones, destruir sus creencias, 
inculcar la cultura del colonizador. Se pueden ver siempre las tentativas de 
los poderes coloniales por transformarlo todo y adaptarlo a su tipo mental, 
a las formas de vida, a las formas de organización y advierte algo que tiene 
hoy una vigencia tremenda, dice el Che: «en la cultura es mucho más difícil 
esa lucha porque las manifestaciones son más sutiles, porque no ha habido 
una barrera fuerte que se oponga a los conceptos culturales que los colo-
nizadores establecen como buenos. Se debilitó la resistencia a la invasión 
cultural sin que apenas la gente se diera cuenta». 

Aquí el Che se apunta a uno de los rasgos que definen este tipo de 
ofensiva colonizadora que es su capacidad para hacerse invisible, para pasar 
inadvertida. El Che nos está diciendo que podemos bajar la guardia ante esa 
invasión cultural sin que apenas nos demos cuenta y habló en esa ocasión 
también de la tremenda contradicción que él veía entre gente muy revolucio-
naria; dijo él que en lugar de leer grandes obras de la literatura universal, leen 
muñequitos como cómics e historietas de pistoleros y añade que se trata de 
una peligrosísima forma de infiltración que nos va encerrando en moldes es-
trechos, limitando nuestra capacidad de comprender el mundo que nos rodea. 

El Che pues, se anticipa realmente de una manera muy aguda a lo que 
hoy muchos analistas llaman «infantilización de las audiencias», es decir, a la 
idea de que el mundo de la cultura chatarra te va haciendo, va limitando tu 
mirada, va simplificando tu entorno, va simplificando tu visión de las cosas, 
te va haciendo incapaz de entender problemas de cierta complejidad y el 
Che llega a hablar en ese discurso de los superhéroes, fíjense, algo que hoy 
está muy de moda, aunque siempre ha estado de moda, pero hoy, digamos, 



29

está de moda de una manera muy particular. Él hablaba de los superhéroes 
en ese momento. Supongo que pensaba en Batman, en Superman, en ese 
tipo de superhéroe de la época. El Che dice: «Frente al gran estímulo colec-
tivo que impulsa todo el pueblo unificado en el empeño por llevar adelante 
la reforma agraria y otras obras vitales de la revolución, surgen los ejemplos 
de esos seres superdotados, que pueden hacer las cosas más estrafalarias con 
un mínimo esfuerzo». 

El Che ve que en esos individuos fantásticos, que tienen superpoderes, 
como se les dice, una de las lecciones principales de una nueva sociedad, que 
tiene que ver con emprender empeños colectivos, queda como debilitada 
ante ese tipo de ejemplo, como él dice, estrafalario. Con respecto a las redes 
sociales hay que decir que en un discurso que todos recordamos de Fidel del 
17 de noviembre de 2005, en el Aula Magna, todos recordamos ese discurso, 
fue aquel día tremendo en que Fidel habló de que la revolución no la iban 
a poder destruir desde fuera los yanquis, pero que nosotros mismos, desde 
dentro, la podíamos destruir. En ese discurso hay un pasaje que realmente 
no se comenta tanto como los otros que tienen que ver con esta tremenda 
advertencia de nuestro comandante. 

Hay un pasaje precisamente donde él habla de la propaganda comer-
cial de toda esta maquinaria de manipulación cultural informativa y él habla 
de que esa maquinaria, donde incluye la propaganda, incluye toda la mentira 
repetida, crea reflejos condicionados en los individuos y liquidan la capaci-
dad de pensar de los individuos. Él dijo aquel día que las mentiras, las distor-
siones sobre lo que ocurre, te afectan la percepción de la realidad, pero los 
reflejos condicionados te quitan la capacidad de pensar y eso realmente es 
lo que pasa con las redes sociales, eso lo que hacen las redes con sus adictos. 

Hay algo en las discusiones en torno a la colonización, los compañe-
ros que estamos trabajando el tema, Graziella Pogolotti, Eduardo Torres 
Cuevas y otros que hemos estado trabajando en este asunto a partir de las 
indicaciones del compañero Díaz Canel, Graciela Pogolotti, en especial, ha 
estado recordando que aquel acercamiento de Fidel a la unión de escritores 
y artistas de Cuba a finales de los años ochenta, Fidel se acercó mucho a la 
Uneac y se acercó a la Upec buscando cómo conformar un frente cultural, 
un frente ideológico coherente que tuviera el empeño de enfrentar este tipo 
de desafío de la guerra cultural con particular eficiencia, digamos, y recuerdo 
que Fidel empezó a asistir, a finales de los años ochenta y después durante 

Abel Prieto



30 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

los años noventa, a todos los consejos nacionales de la Uneac, a los con-
gresos, por supuesto, en esa etapa yo estaba en la Uneac, también estaban 
en el equipo Graziella, Enrique Núñez Rodríguez, Miguel Barnet y otros 
intelectuales y artistas muy valiosos. Fidel hizo una relación muy fuerte, muy 
estrecha con esos intelectuales y siguió los debates nuestros en detalle. Y 
Graziella ha recordado, a propósito, estas discusiones de la guerra cultural, 
de la colonización cultural. 

La idea de Fidel, que la llevó a la Uneac y la debatió con nosotros, 
de que la derrota en la guerra cultural de la Unión Soviética y de los países 
socialistas de Europa tuvo mucho que ver con la caída, con el derrumbe 
del socialismo en esos países, que una de las causas más importantes de 
aquel derrumbe fue la derrota en la guerra cultural, incluso, Fidel no usaba 
la palabra derrumbe. Él empezó a usar palabra «desmerengamiento», de des-
merengar, una palabra que él inventó, es decir, la idea de que lo que se de-
rrumbó no era algo sólido, por tanto, podía derrumbarse algo que es blando, 
que no es sólido, que no tiene pilares firmes, lo que no tiene estructura firme 
se «desmerenga» y aquello se vino abajo de este modo tan poco glorioso y 
Fidel allí en ese en esa expresión que suena como un cubanismo, porque no 
aparece en ningún diccionario de cubanismos, sintetizan realmente lo que 
ocurrió en aquellos países. 

Por supuesto, esa no fue la única causa, hay otras, muchas, y tiene mu-
cho que ver con la distancia entre los dirigentes y las masas, en los corrup-
tos, la gente que se vendió, los traidores que estuvieron infiltrados ahí en el 
poder en esos países, la Unión Soviética en particular. Hay que recordar el 
documental que hizo Manuel Pérez con Nikolai Leonov, el gran amigo de 
Raúl Castro, el que hizo la biografía de Raúl, Leonov que se puso en la mesa 
redonda abreviado en dos partes, lo que uno encuentra allí en ese monólogo 
de Leonov es estremecedor realmente, y uno se da cuenta de las causas que 
tuvieron que ver con aquel desmerengamiento, pero sin duda los errores 
que se cometieron en el campo de la cultura fueron realmente estratégicos. 

Hubo errores en la comunicación con la vanguardia artística, con la 
vanguardia intelectual, toda aquella locura de imponer un método, el llama-
do realismo socialista, un método que fue descartado por Fidel en 1961, en 
sus palabras, los intelectuales, el propio Che en El socialismo y el hombre 
en Cuba, le dedica unos párrafos realmente esclarecedores a desquitar toda 
legitimidad a ese método, pero hubo errores con respecto al gran público, al 



31

gran auditorio de la cultura, gravísimos errores en el intento de impedir que 
la cultura burguesa occidental, vamos a ponerlo entre comillas todo, que «la 
cultura burguesa occidental», influyera en el pueblo soviético, dañara ideoló-
gicamente al pueblo soviético, se le prohibió que tuviera acceso a esa cultura, 
incluso a la cultura de vanguardia antiburguesa, fueron capaces de prohibir 
eso y que terminó generando un deslumbramiento absolutamente acrítico 
con respecto a la cultura que provenía de occidente. 

Una visión peyorativa de su propia cultura y se hacían chistes con esto. 
Hay un chiste que es un clásico que tiene que ver con aquello que se llama-
ba «samizdat», que era la literatura que circulaba clandestinamente en mí 
reproducida en mi (miógrafo) y se repartía a la gente interesada. Sectores 
de la intelectualidad, de la juventud, buscaban ávidamente esa literatura pro-
hibida, que no era aceptada en las editoriales oficiales, y hay un chiste muy 
significativo, muy revelador de un anciano en la Unión Soviética que llega a 
su casa y encuentra a su mujer mecanografiando la novela Ana Karenina de 
León Tolstoi, y el viejo le dice a la vieja, pero qué haces mecanografiando 
Ana Karenina, una novela enorme que implicaba un esfuerzo especial en la 
mecanógrafa, y la vieja dice, es que se la quiero dar a nuestra nieta para que 
crea que es un samizdat; eso es muy revelador, la imantación de lo prohibido, 
es decir, la única manera de lograr de que aquella nieta se leyera una obra 
clásica, de uno de los más grandes escritores rusos de todos los tiempos, era 
presentándola como algo prohibido. Y se hacían montones de chistes de 
este carácter que reflejaban las señales de aquello que se iba cayendo blan-
damente, que se iba desmerengando blandamente; y este chiste del samizdat 
nos lleva a recordar aquella advertencia de Fidel, que nos dijo que no pode-
mos aspirar a formar a los cubanos del presente y del futuro en una urna de 
cristal, dijo Fidel, tenemos que formarlos a la intemperie, recibiendo todos 
los virus, todos los vientos del sur, del norte, de todas partes, todos los gér-
menes; tenemos que formarlos creándoles antídotos a partir de la educación 
y de la cultura. Aquí Fidel se adelantó al hecho de que las tecnologías de la 
información y de la comunicación hoy hacen algo inútil, pueril, absurdo, 
cualquier tipo de censura, cualquier intento de censurar.

Hoy en general, en nuestros educadores, y en general en el mundo, es 
una preocupación de pedagogos, educadores, maestros, profesores; tienen 
que enfrentarse contra los efectos negativos de las nuevas tecnologías que 
tienen un impacto indiscutible en la capacidad de concentración. 

Abel Prieto



32 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

Según muchos estudios, ha disminuido radicalmente el tiempo en que 
un adolescente, que un niño, incluso, que un adulto, puede concentrarse 
en un mismo tema. Hay una dispersión esencial que se ha hecho universal, 
global en general; la superficialidad, la pereza intelectual, son rasgos de una 
crisis cultural contemporánea que facilita la ofensiva colonizadora global. 
Otro elemento clave que tienen que enfrentar los educadores y que tenemos 
que enfrentar todos nosotros a la hora de defender nuestras ideas, nuestros 
principios, nuestros valores, es la mezcla caótica desjerarquizada de mensaje 
símbolo, las noticias que caen encima de nosotros y, en particular, encima 
de nuestros jóvenes, de las nuevas generaciones, donde se juntan de manera 
anárquica asuntos que tienen importancia con una enorme cantidad de co-
sas absolutamente triviales, efímeras, colaterales. 

Los incidentes en la vida privada de los famosos, algo que hay que 
recordar es que en medio de la guerra de Rusia y Ucrania empezó a hablar-
se del divorcio entre Shakira y Piqué. Y fue algo a lo que mucha gente le 
dedicó tiempo, a la que mucha gente le dio una enorme trascendencia en 
medio de un conflicto gravísimo que podía desencadenar lo que todavía 
no sabemos qué va a desencadenar. Pero había que hablar de Shakira y 
Piqué, lamentarse, poner en las redes nuestras opiniones sobre ¡qué lásti-
ma!, una pareja tan bonita que se iba a romper. Cada incidente de la vida 
privada de un famoso, de una celebrity se convierte en una noticia mun-
dial, y se convierte en algo muy importante para sus seguidores, y muchas 
veces esos incidentes los fabrica el mánager del famoso para aumentar la 
popularidad de la celebrity. 

Ese tema de los famosos inundan hoy la subjetividad de las jóvenes 
generaciones y de las generaciones no tan jóvenes; un componente dispa-
ratado, absurdo, tóxico, que tiene que ver con esta crisis cultural contem-
poránea. Hay un libro que se llama La dictadura del videoclip. Industria 
musical y sueños prefabricados, de un maestro español Jon Illescas, que nos 
habla del culto a los famosos, el culto a la celebrity y nos habla de cómo los 
jóvenes afroamericanos se han convertido en seguidores fanáticos de rape-
ros, de modelos, de gente que no tiene nada que decirles pero llevan una 
vida de mucho lujo, aparentemente han llegado al éxito, tienen automóviles, 
cadenas de oro, todo ese tipo de cosas y esos jóvenes afroamericanos, dice 
Jon Illescas en ese libro, cada vez se interesan menos por los iconos de las 
luchas por los derechos civiles. Para el sistema, dice Illecas, es mucho más 



33

conveniente que los jóvenes admiren a un rapero drogadicto que a Martin 
Luther King o a Malcolm X o Angela Davis; todo esto tiene mucho que ver 
con esta crisis cultural. 

La colonización cultural se ensaña en la historia, tanto en la historia 
universal, como en la historia de nuestras naciones, de nuestra región. La 
colonización nos propone una versión de la historia universal que omite 
las luchas populares y coloca en un lugar privilegiado el papel heroico de la 
superpotencia hegemónica. La idea es que todos aplaudamos a los héroes 
yanquis en todo momento y que, por ejemplo, que todos compartamos el 
absurdo de que fueron los yanquis los que vencieron a Hitler en la Segunda 
Guerra Mundial. Es una mentira que la colonización cultural ha repetido. 
Hollywood se ha ocupado de eso. Mucha gente en el mundo hoy cree que el 
famoso desembarco en Normandía, el famoso Día D, fue la fecha decisiva 
para el final del nazismo y repite eso y cree efectivamente eso. 

Un ejemplo muy grotesco reciente circuló en las redes a propósito del 
aniversario del 6 de agosto, de la bomba atómica que lanzaron sobre Hiros-
hima y se entrevistaron y aparecieron en las redes a jóvenes japoneses sobre 
aquel genocidio; y esos jóvenes increíblemente decían que sí, que había sido 
una buena decisión, que había sido una decisión correcta lanzar esas bom-
bas sobre Hiroshima y Nagasaki. Imagínese usted, había sido una decisión 
correcta porque había terminado rápidamente con la guerra y Japón se ha-
bía rendido rápidamente y se habían ahorrado vidas humanas. Ese ese tipo 
de argumento fue el que impuso Harry Truman, el presidente de Estados 
Unidos, que tomó aquella decisión, que realmente fue un mensaje para la 
Unión Soviética, como todos sabemos, pero la propaganda se ha ocupado 
de lavar la imagen de aquella monstruosidad, incluso, las víctimas hoy, los 
japoneses, o por lo menos esos que fueron entrevistados, no sé hasta qué 
punto representan la población japonesa hoy, pero entrevistaron a gente que 
entendía de una manera insólita, como algo positivo, como algo que había 
que considerar acertado aquel genocidio. 

Esta crisis cultural tiene que ver con el tipo de manejo que le ha dado a la 
cultura y al arte el capitalismo que la ha degradado a mera mercancía y ha co-
locado en el centro de los procesos culturales lo que llaman el entretenimiento. 
El entretenimiento es central. Es decisivo lo que es divertido, lo que entretiene 
es algo que rebaja las funciones de la cultura, rebaja las misiones de la cultura, 
la reduce a una caricatura de lo que es realmente la cultura auténtica. Hay un 

Abel Prieto



34 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

pensador marxista muy importante, Georg Lukács que nos dejó un ensayo 
verdaderamente admirable sobre cómo el fascismo rompió con la idea de la 
diosa razón, propia de La Ilustración y al romper con esa tradición de racio-
nalidad pudo montar toda esa doctrina siniestra del fascismo. Ese libro se 
llama El asalto a la razón, la trayectoria del irracionalismo desde Schelling 
hasta Hitler. Es un libro imprescindible y hay que decir que hoy es un libro 
de los años cincuenta del siglo pasado, hoy en pleno Siglo XXI vivimos 
otro asalto a la razón guiados precisamente, no por Schelling, ni por ningún 
filósofo irracionalista. Ya nadie se acuerda de ningún filósofo, ni racionalis-
ta, ni irracionalista, eso está descartado, sin embargo, guiados por las redes 
sociales, por la fragmentación de los mensajes, por los retrocesos dramáti-
cos en la calidad de la educación, por esa industria del entretenimiento, esa 
industria hegemónica, estamos viviendo otro momento de irracionalismo 
verdaderamente delirante. 

El otro día hubo un evento en la Casa de Las Américas, una com-
pañera de la Unesco presentó un grupo de páginas web de los que creen 
firmemente en que la tierra es plana; y tienen esas páginas web millones de 
seguidores, es decir, no se trata de cuatro locos que piensan eso que se les 
ocurrió, no, se trata de todo un movimiento de gente que cultiva ese delirio. 
También leí no hace mucho en la prensa los resultados de un estudio de lo 
que llaman la comprensión lectora en Europa. La comprensión lectora es la 
capacidad para entender lo que uno lee y para explicar lo que uno ha leído. 
En ese estudio se revela que España y otros países europeos, han retrocedi-
do dramáticamente en ese índice de comprensión lectora. Y antes, mucho 
antes, el escritor italiano Alessandro Baricco nos había llamado la atención 
de la tendencia a surfear, de surf; a surfear sobre la información, a deslizar-
nos sobre la superficie de la información sin profundizar jamás, sin bucear; 
como la gente se conforma con los titulares de las noticias y se conforma 
con una imagen muy rápida y muy superficial de lo que le están diciendo. 
Otro escritor, Johann Hari, hizo un libro que se llama El valor de la atención, 
decía algo tremendo, decía, nos han robado la capacidad de concentración y, 
añadía, estamos en medio de una tormenta perfecta de degradación cogni-
tiva, la catarata de email, tweet, memes, alertas, nos están dejando el cerebro 
inservible para acometer labores intelectualmente complejas. 

Otro alerta de este carácter es el hecho de que toda esta crisis le hace 
daño a la memoria colectiva, le hace daño a la visión que tenemos todos de 



35Abel Prieto

nuestras culturas nacionales, de nuestra historia, vacían de sentido conceptos 
como patria, pueblo, nación, y en otro congreso de la Uneac, el IV Congre-
so, enero de 1988, Fidel le dio la razón a Carlos Rafael Rodríguez, que había 
dicho, tenemos un pueblo instruido pero todavía no tenemos un pueblo cul-
to. Carlos Rafael había hecho el discurso introductorio del Congreso y Fidel 
le dio la razón y se refirió a las lagunas que se advierten en la formación de 
las nuevas generaciones en lo relativo a la historia, a los conocimientos de la 
historia, allí hay que tener en cuenta al analizar que Fidel está haciendo este 
reclamo; el papel que en ese momento está desempeñando la Perestroika en 
el desmontaje de la historia de la Unión soviética, desmontaje público, como 
una herramienta ideológica que corría las bases desde el punto de vista cul-
tural, ideológico, político de aquella gran nación. 

La colonización cultural aparta a los jóvenes del pensamiento transfor-
mador, los aparta de todo compromiso social, hace un énfasis absolutamen-
te desproporcionado en la belleza física, en los mitos de la eterna juventud 
y eso lleva a muchos adolescentes a hacer barbaridades para parecerse a 
sus ídolos, a sus fetiches; cremas que deben blanquear la piel y que pueden 
quemar a la gente, sustancias cosméticas verdaderamente muy tóxicas, muy 
dañinas. Así pues, esto se ha convertido en algo común en algunos países 
de nuestra América, que por los quince años de una joven la familia ahorra 
dinero, entonces le regala una cirugía plástica, sea en los pechos o para afi-
narse la nariz se quita todo rasgo afro y eso no tiene ningún tipo de rechazo 
social, se ve como algo natural, como un esfuerzo que hace la familia para 
lograr la felicidad de su hija o de sus hijos y esto para llevar a nuestros jó-
venes a nuestros adolescentes a evitar cualquier tipo de posición autoritaria, 
cualquier tipo de posición paternalista. 

Por ello, considero que hay que organizar talleres de apreciación en 
centros educativos, en centros culturales, en comunidades; tenemos que ir 
formando un público capaz de juzgar con una determinada distancia crítica 
todos los productos de la cultura chatarra y hay que extender esos talleres 
al ámbito de las redes sociales. Es vital promover, por un lado, lo mejor de 
la creación cubana y lo mejor de la creación universal. Tratar de ir creando 
mediante el diálogo, la comunicación, talleres donde se construya colectiva-
mente el consenso una visión analítica, una visión crítica de todos los men-
sajes que les llegan a las nuevas generaciones a través de las redes y de todos 
los medios con que cuenta el capitalismo para perpetuarse. 



36 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

Sin duda, las jóvenes generaciones están entre los blancos principales 
de esta colonización cultural y esto tiene mucho que ver, aunque no es la 
única razón, de todo este afán migratorio que vemos hoy entre los jóvenes. 
Ciertamente, hay un componente en ese impulso, en esa especie de fiebre 
por construir el futuro en otra parte, por ir a ese reino, a ese país del nunca 
jamás donde supuestamente se cumplen todos los sueños y existen todas 
las oportunidades, esa es una de las trampas de este momento. 

Fidel lo dijo en 1992, en la Cumbre Iberoamericana en Madrid. Allí 
estaba Felipe González como anfitrión. En esa Cumbre estaban todos 
aquellos corruptos neoliberales y ladrones como Carlos Menem, Violeta 
Barrios de Chamorro, aquel era un pelotón increíble y estaban muy eufó-
ricos porque se había acabado la Guerra Fría, porque el imperio del mal, 
como le llamaban a la Unión Soviética había caído, y el neoliberalismo, el 
mercado, era el que iba a poner orden en el mundo. Allí Fidel profetizó 
en aquel octubre de 1992, que la brecha entre ricos y pobres se iba a en-
sanchar de manera verdaderamente dramática y se iba a hacer incontro-
lable; además dijo que el flujo migratorio desde el sur hacia el norte iba a 
ser incontrolable y añadió que el mundo se va a hacer ingobernable. Eso 
dijo Fidel porque, efectivamente, con la enorme desigualdad, más todo 
ese aparataje, toda esta maquinaria de propaganda considerando el norte 
como el reino de la felicidad, por supuesto que ese flujo migratorio se ha 
venido multiplicando cada vez; hay más tragedia en el Mediterráneo, en to-
das partes hay trata de persona y, lamentablemente, los cubanos tenemos 
un espacio en esa tragedia. 

[Proyección de video elaborado por el Ministerio del Poder Popular
para los Pueblos Indígenas: «Dos líderes. Un proyecto histórico»]

En Venezuela, los pueblos originarios no tenían derechos: eran con-
siderados seres que vivían en estado salvaje, no civilizados. Las referencias 
que quedaron en registro en las constituciones anteriores, desde la época 
de la colonia hasta la Cuarta República, dejan en evidencia un alto grado 
de discriminación y anulación de la historia y de los derechos fundamen-
tales de los pueblos originarios. Durante esos años, ¿dónde estaban los 
organismos internacionales que dicen abogar por los derechos indígenas, 
que por años, décadas, hicieron silencio ante las evidentes violaciones de 
derechos humanos? Con la llegada de la Revolución Bolivariana, bajo la 
guía histórica del Comandante Eterno Hugo Chávez Frías, que tuvo una 



37Abel Prieto

visión estratégica, rescató y visibilizó a los pueblos indígenas y los colocó 
en la primera fila de batalla en la construcción de la patria.

En marzo de 1998 el Gigante Hugo Chávez inició un proceso de in-
clusión donde firmó un Acta de Compromiso con los Pueblos Indígenas 
de Venezuela, hecho histórico que impulsó en revolución la reivindicación y 
justicia social de los pueblos originarios.

[Intervención de Antonio Rodríguez, legislador indígena
por el estado Monagas:] 

«Y allí fuimos llamados con el Comandante a firmar un acta de com-
promiso. Esa acta de compromiso se realizó el 20 de marzo del año 1998 (...) 
Ese año para nosotros fue un año de relevancia y de importancia, porque 
nosotros estábamos seguros de que nuestro comandante eterno iba a ser la 
columna vertebral de lo que nuestros antepasados aborígenes como Túpac 
Katari, Túpac Amaru, Bartolina Siso, y nuestro gran guerrero, el Cacique 
Guaicaipuro, soñaron de construir una patria grande». 

[Intervención de José Poyo, profesor y excoordinador de Conive:] 

«En ese encuentro se pudo definir muchos aspectos que él mismo 
decía, que él iba a la memoria histórica y de allí, cuando firma el acta com-
promiso ahí nosotros decimos ¿para qué seguir buscando otros o candida-
tos o candidatas?, si aquí lo tenemos el que nos va a acompañar y a quien 
acompañaremos».

[Intervención de Tito Poyo, cofundador de la Organización Conive:]

«Y cuando lógicamente se da ese encuentro indígena y el comandante 
se compromete, pues ya traía preparado un escrito solamente para firmar, 
el compromiso que iba a hacer con los pueblos indígenas. Y los pueblos 
indígenas que estábamos ávidos de tener alguien ahí un aliado de ese nivel, 
que una vez que fuera presidente, nosotros tuviéramos participación y de-
mostrarle a él y a la sociedad venezolana que nosotros éramos tan capaces 
de realizar y de atender nuestros asuntos». 

Una vez que el Comandante Eterno Hugo Chávez asume la presi-
dencia de la República Bolivariana de Venezuela en el año 1999, comienza 
un verdadero renacer del rol protagónico de los pueblos indígenas con 
el proceso Constituyente para diseñar una nueva Carta Magna. El com-
promiso histórico que siempre mantuvo presente el Comandante Hugo 



38 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

Chávez, se tradujo en acciones concretas para que los pueblos originarios 
de Venezuela fuesen protagonistas de los procesos que cambiaron defini-
tivamente su historia. 

[Intervención de Noelí Pocaterra, diputada
a la Asamblea Nacional de Venezuela:] 

«Nosotros creemos que Chávez ya empezaba como a visualizar qué 
era lo que él quería, lo que iba a hacer con los pueblos indígenas. Pero 
también nosotros tuvimos noticia por unos indígenas cuiba del estado 
Apure, que Chávez estuvo de Capitán en Elorza para nosotras y nosotros 
los indígenas.

A Chávez se le desarrolló su conciencia histórica. Él me decía a mí, 
que él era yaruro del estado Apure, que él era un indígena me decía; él 
reconocía entonces su identidad cultural, para nosotros era asombroso 
cómo un presidente asumía su identidad cultural indígena. Y eso nos 
abría las puertas y eso nos daba una esperanza. Chávez hizo que en noso-
tros renaciera la esperanza (…la nueva constitución aprobada por el pue-
blo por primera vez en la historia política de Venezuela, elevó la atención 
de los indígenas al rango constitucional…) y nosotros entonces aprove-
chamos esa circunstancia y en una reunión que hubo en Miraflores, ya 
siendo presidente, le solicitamos que nos diera la oportunidad de partir, 
porque entonces nos vende la idea de la Constituyente. Si precisamente 
esas constituciones hasta la de 1961, la de 1811 nos desconocían; la de 
1957 habla de que se podía hacer una ley especial para los indios, pero 
nunca se concretó, nunca se hizo. Entonces es cuando él ofrece como 
presidente que iba a hacer una Constituyente, una nueva constitución 
que era la refundación de la República. Nosotros le solicitamos que nos 
queríamos reunir con él invitó a unos indígenas y yo tuve la oportunidad 
de estar en esa reunión». 

En Venezuela nunca había existido un reconocimiento legal explícito 
que protegiera la cultura de las comunidades indígenas, formas de vida, de-
rechos fundamentales como el voto, la educación, la identidad y que garan-
tizaran la atención social y economía de sus habitantes. El papel distintivo 
conferido por la Constitución de 1999 fue sobresaliente y establece los dere-
chos diferenciados para las comunidades indígenas. La nueva Carta Magna 
reconoció el carácter multiétnico, pluricultural y multilingüe de la sociedad 



39

venezolana. Paralelo a ello, en 2001, el gobierno venezolano ratificó el Con-
venio No 169 de la Organización Internacional del Trabajo y en 2005 aprobó 
la Ley Orgánica de Pueblos y Comunidades Indígenas.

[Intervención de Guillermo Guevara. Rector de la Universidad
Nacional Experimental Indígena del Tauca. Corredactor de la Lopci:] 

«Hoy en día, a nivel internacional, se considera a nuestra Constitución 
una constitución garantista de los derechos de los pueblos, de los derechos 
humanos, de todos. Cuando estuvimos en la diputación en la Asamblea Na-
cional, trabajamos el documento de lo que hoy día la gente popularmente le 
decimos la Lopci. La Lopci es la Ley Orgánica de Pueblos y Comunidades 
indígenas. También tuvimos un trabajo bastante duro hasta que se publicó, 
hasta que se aprobó».

La justicia social histórica de la lucha de resistencia de los pueblos 
indígenas que tuvieron que hacer frente a una etapa oscura y falsa del colo-
nialismo y descubrimiento, tiene un quiebre de justicia y equidad, cuando el 
comandante eterno Hugo Chávez anuncia que la fecha 12 de Octubre se de-
nominaría de ahora en adelante como el Día de la Resistencia Indígena, a so-
licitud de los pueblos originarios de Venezuela y América, decisión que dio 
a conocer en el año 2002 a través de la emisión de un decreto presidencial.

[Intervención de Hugo Chávez Frías, Comandante
Eterno de la Revolución Bolivariana:] 

«Cuenta que lo firmaremos en Consejo de Ministros y ¡que viva la re-
sistencia indígena! ¡Ana Karina Róte, aunicon paparoto mantoro itoto man-
to! (Solo nosotros somos gente, aquí no hay cobardes ni nadie se rinde)». 

Con la promulgación de la Ley Orgánica de los Pueblos y Comuni-
dades Indígenas, en el 2005 nació una nueva era de interacción social que 
reconoce y respeta las tradiciones y costumbres de cada pueblo, así como 
promueve la participación de sus integrantes en los asuntos públicos.

En el 2007, y como parte del proceso de reivindicaciones, el Coman-
dante Eterno Hugo Chávez crea el Ministerio del Poder Popular para los 
Pueblos Indígenas. Ese mismo año se realiza el Primer Congreso Interna-
cional de Pueblos Indígenas Antiimperialistas de la Abya Yala, los días 7, 8 
y 9 de agosto de 2007, donde se reunieron los movimientos indígenas lati-
noamericanos. Tomando a Venezuela como sede del evento, realizado en los 

Abel Prieto



40 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

estados Anzoátegui y Bolívar se constituyó un plan de lucha continental. De 
igual forma se han creado varias instituciones y programas sociales, una de 
las más trascendentes es la Misión Guaicaipuro, que tiene entre sus objetivos 
propiciar el desarrollo armónico y sustentable con una visión de etnodesa-
rrollo y fortalecer la gestión comunitaria en materia indígena.

[Intervención de Zoila Yánez, secretaria ejecutiva
de la Comisión Presidencial Misión Guaicaipuro:] 

«Con la Misión Guaicaipuro continuamos construyendo los nuevos 
momentos, las articulaciones con las grandes misiones; allí estamos en arti-
culación y accionando, porque no le tocó fácil, no le ha tocado fácil a nuestro 
presidente Nicolás Maduro Moros, no le ha tocado fácil porque son muchas 
imposiciones imperiales y a nuestro presidente, el conductor de nuestra pa-
tria, hay que felicitarlo, darle el reconocimiento que se tenga que dar, por-
que nos consta a nosotros la lucha constante, donde nosotros hemos sido 
partícipes y acompañantes, (…) aquí nosotros estamos y seguimos en pie y 
allí las instituciones, entre hermanos, empezamos a trabajar en equipo, en 
articulación para atender a los pueblos indígenas». 

Asimismo, se han consolidado acciones concretas para garantizar los 
diversos idiomas, costumbres y tradiciones. Venezuela cuenta con un Ins-
tituto de Idiomas Indígenas, donde se han impulsado los nichos lingüísti-
cos, espacios estimulantes para el aprendizaje de la lengua originaria en la 
etapa inicial. También se han establecido diversas escuelas interculturales, 
así como una Dirección Nacional Intercultural Bilingüe, con el objetivo de 
preservar los idiomas indígenas. 

El 4 de octubre de 2019 en medio del recrudecimiento del bloqueo y las 
agresiones de Estados Unidos y los intentos desestabilizadores de la extrema 
derecha, se creó el Movimiento Indígena Unido de Venezuela –Miuven– que, 
junto al Partido Socialista Unido de Venezuela, impulsa la participación de los 
pueblos originarios en la toma de decisiones políticas y defienden sus dere-
chos dentro de la Revolución Bolivariana.

Durante el acto de constitución, el presidente Nicolás Maduro anun-
ció: «estamos dando un paso más en la línea de construir una amplia alianza 
del pueblo y sus bases, estamos dando un paso gigantesco para darle poder 
político a las comunidades del pueblo venezolano para la construcción del 
socialismo». 



41

Asimismo, siguiendo el legado del Comandante Hugo Chávez, el pre-
sidente Nicolás Maduro ha orientado pasar a una nueva fase de descoloni-
zación para avanzar a un nivel superior de organización social. A través del 
Congreso de la Nueva Época capítulo Indígena, se han realizado diversas 
mesas de trabajo en todos los territorios y comunidades indígenas para su-
mar propuestas en todas las áreas que se anexan a la Agenda Concreta de 
Soluciones del Buen Gobierno, con líneas de acción que han sido promovi-
das desde las bases del poder popular. 

Este año 2024, el jefe de Estado, Nicolás Maduro, ha llamado a todos 
a iniciar un gran debate nacional para consolidar las siete transformaciones 
en lo económico, independencia plena, consolidación de la paz y seguridad 
ciudadana, recuperación de la protección social, proceso de repolitización, 
ecología y geopolítica. Los pueblos y comunidades indígenas están en pleno 
desarrollo de asambleas comunales para sumar propuestas a este plan estra-
tégico enfocado en la recuperación y desarrollo integral de Venezuela hacia 
el año 2030.

Con hechos palpables y con un rol protagónico, nuestros hermanos y 
hermanas indígenas ahora han sido visibilizados, tienen derecho a la iden-
tidad, a la educación, al deporte, conservando sus raíces ancestrales, asu-
miendo responsabilidades en diversos ámbitos de la sociedad. A 25 años 
podemos decir que los pueblos indígenas avanzan en la primera línea de 
batalla para la construcción de la patria, llevando como bandera el legado del 
Comandante Hugo Chávez y acompañando al presidente Nicolás Maduro, 
indio brazo duro, hijo del cacique Guaicaipuro. 

25 años en Revolución ¡Somos Poder Originario!

Abel Prieto



La conformación de la venezolanidad:
una visión histórica en la perspectiva

de la Revolución Bolivariana

Pedro Calzadilla* 8 
Buenos días. Agradecemos mucho la invitación, siempre es un gusto 

participar en estos extraordinarios procesos de formación, enriquecimien-
to mutuo, intercambio de saberes, de experiencia y de perspectivas para la 
construcción de nuestro socialismo, para la transformación profunda del 
país, para la reafirmación de nuestro proyecto histórico, el Proyecto Nacio-
nal Simón Bolívar. 

Me han invitado para que reflexione sobre unos asuntos que son 
fundamentales para la vida colectiva. A quienes nos toca comprometernos 
con la Patria y encarar y empujar hacia los procesos de organización y 
transformación del país, nos corresponde tener mucha conciencia sobre 
estos asuntos. Se trata de una dimensión de la vida que es estructural, con-
figurante y definitoria de los pueblos. Se trata de su dimensión cultural; 
dimensión la que hemos llamado la Identidad de los Pueblos, en este caso 
la venezolanidad, tal como se me ha planteado en la invitación de la confe-
rencia y de la conversación que estamos teniendo. 

Bueno, ¿qué es esto?, ¿de qué sirve?, ¿por qué ocuparnos de estos 
asuntos?, ¿por qué el interés sobre una materia que no es economía?, que 
no es política, que no es legislación, sino la configuración ética, la confi-
guración del sistema de valores de nuestras sensibilidades, de nuestra so-
ciabilidad, de nuestra manera de ser y de estar en la vida. Tenemos tiempo 
escuchando sobre todo sobre la Revolución Bolivariana que puso en el 
centro el Comandante Chávez, quien abre e incorpora una permanente 
referencia a la venezolanidad y desde ese momento comenzamos a usar 
esa palabra, a escucharla en distintos ámbitos no solo para referirnos a lo 
cultural, sino en general para la definición de nosotros como pueblo. ¿Qué 
es la venezolanidad? Es una definición muy compleja que quizás nadie se 

*	 Profesor universitario, historiador, presidente del Celarg. Fue ministro de Cultura, 
ministro de Educación Universitaria, presidente del CNE y presidente de la Escuela 
Venezolana de Planificación.



43

atreva a definirla, como quien la define en un diccionario. Lo que sí pode-
mos decir, es que es el nombre propio que le damos a la identidad del pueblo 
venezolano, una manera de llamar así la venezolanidad; es la manera en que 
pudiéramos definir los rasgos propios peculiares de la identidad, de eso que 
llamamos el pueblo venezolano, que es resultado de una evolución histórica. 

En adelante haremos algunas referencias a este asunto, pero acepte-
mos que esa es una manera de definir la venezolanidad. Se ha dicho por allí 
que también lo afirmativo venezolano es a ese mundo. 

Lo cierto es que estos temas vinculados a la identidad, a la cultura, al 
mundo de las ideas y de los valores son muy importantes en el proceso de 
construcción y la puesta en marcha de nuestro Proyecto Nacional Simón 
Bolívar. De hecho está incorporado no solo en nuestra Constitución, sino 
también en todos los planes del Estado que hemos realizado, desde el pri-
mero y el segundo construido por el Comandante Chávez hasta, por supues-
to, el Plan de la Patria en su versión preliminar, y luego en la que está vigente 
actualmente. También el proceso de discusión, de debate de construcción 
colectiva, en el proceso de las Siete Transformaciones que incorpora una 
de esas dimensiones. Este es un componente esencial de la vida colectiva 
que es muy pertinente. Entonces que nos preguntemos sobre estos asuntos. 
Uno de las cosas en las que yo quiero insistir, y solamente va a dar tiempo 
de mencionar algunos puntos para la reflexión, luego nos tocará y le tocará 
a cada quien profundizar sobre estos temas. 

Es acerca de la historicidad de este concepto; es decir, cuando decimos 
identidad y cuando decimos venezolanidad como expresión de la identidad 
del pueblo venezolano. Los procesos de identidad sean a los que nos refi-
ramos a cualquier premio, a cualquier pueblo del mundo o comunidad del 
mundo o experiencia o agrupación de personas del mundo, ese concepto no 
es estático es dinámico; es decir, cambia, se mueve, se transforma, se adecúa, 
se adapta y está sujeto a la intervención de quienes son parte de esa identi-
dad. Sobre la identidad se influye, se orienta, se hace énfasis, se transforma y 
en particularmente en el tiempo. 

Cuando digo historicidad me refiero a un concepto que en el paso y la 
evolución del tiempo va experimentando cambios, ajustes, transformaciones 
y va expresando y se va relacionando dialécticamente con su tiempo histó-
rico. No es algo estático; es decir, no es que un día se decretó la venezolani-

Pedro Calzadilla



44 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

dad y de ahí quedó configurada en un diccionario y esas pautas se siguieron 
repitiendo a través del tiempo y hoy en día somos el ser de esa definición o 
de ese catálogo que se hizo sobre la venezolanidad. Es dinámico, complejo y 
agrupa como segundo elemento la dimensión cultural también. 

Por supuesto, cuando decimos cultural no son referimos a las expre-
siones artísticas, no solamente a eso. No nos referimos al canto, a la pintura, 
a la artesanía no, nos referimos eso. Por el contrario, se trata del conjunto de 
valores, ideas, sentimientos y creación científico cultural, a los valores, a la 
estética y a la ética que configuran la gran dimensión cultural de la vida. Eso 
está presente a lo largo de toda la historia de la humanidad y en el pueblo 
venezolano está presente también, esa es la segunda dimensión, su historici-
dad, su dimensión cultural. 

Quiero añadir para llamar la atención de que a veces olvidamos que se 
trata de una dimensión estrictamente cultural y yo quiero añadir la dimen-
sión política de este concepto, cuando digo político quiero referirme a que 
está estrechamente vinculado a la organización, a la planificación, a la dispu-
ta, a la dinámica del poder desde donde se actúa sobre la sociedad, donde se 
realizan los asuntos de la vida colectiva. 

Entonces, no hay identidad separada de los procesos grandes, de los 
procesos políticos. Cuando me referí a la dimensión de la historicidad quie-
ro llamar la atención de que el pueblo de Venezuela, aquí enfatizo algo que 
siempre queremos recordar, antes de que nos llamáramos Venezuela, antes 
que pudiéramos denominarnos pueblo venezolano, esta tierra donde noso-
tros nos hemos establecido y ocupamos hoy en día sus habitantes originarios 
tienen al menos 14 mil años de historia, es decir, la antigüedad de los seres 
humanos de aquí, de los cuales nosotros somos herederos y descendientes 
de esos primeros pobladores en un proceso histórico diverso, rico, con diná-
micas sociales y políticas distintas. Una sociedad que evoluciona a lo largo de 
esos 14 mil años y que va dando resultados distintos en la configuración polí-
tica, en realizaciones culturales y de sus maneras de estructurar la vida social. 

Ese proceso, digamos de configuración, de esa historicidad de nues-
tra identidad tiene una raíz. Recuerdo que acabamos de conmemorar y de 
recordar, como lo hacemos aquí en Venezuela en medio de la Revolución 
Bolivariana, el Día de la Resistencia Indígena el 12 de octubre, que como to-
dos los 12 de octubre desde hace 22 años, desde que el Comandante Chávez 



45

lo decretara y le cambiara el sentido a ese día. Ya no es el Día de la Raza ni 
el Día del Descubrimiento. Nosotros lo conmemoramos, no lo celebramos, 
lo conmemoramos como el Día de la Resistencia Indígena que acaba de 
ocurrir. Y luego comentaremos algunos hechos políticos más recientes vin-
culados a eso. Incluso fuera de las fronteras de Venezuela. 

Quería referirme a la larga historia del pueblo de Venezuela. Y cómo 
allí no existe Venezuela como unidad por lo que son pueblos diversos, cul-
turas diversas que están establecidas en las distintas regiones que configuran 
nuestro mapa. Hay un hecho que es justamente la invasión europea que 
ocurre a partir de 1498, para el caso de Venezuela comienza a darle es-
tructuras impuestas por la dominación colonial, por las dinámicas europeas 
bajo criterios absolutamente ajenos a estos pueblos con la que imponen una 
organización y una manera de ser; una cultura hegemónica dominante, una 
manera de ser, de hablar el castellano y la religión católica. 

Eso va a suponer la desintegración de buena parte de los pueblos y 
culturas que existían antes y la irrupción de realidades nuevas fruto de esa 
violencia. Esa imposición que comienza entonces en 1498 va a ser uno de 
los componentes que van a ir acompañando los procesos de configuración 
de nuestro pueblo. Nuestro pueblo venezolano pasa por etapas distintas a 
lo largo de su historia, no nos podemos detener en esto, pero sí es bueno 
tener presente que esa es una de las fuerzas históricas de la línea histórica 
primigenia y primaria que nos configura radical, nos caracteriza. Y es un 
componente que ya veremos cómo va a ser, cómo va a dialogar con los 
procesos de configuración. 

Luego de la sociedad colonial, el tiempo republicano y luego en el siglo 
XIX, luego el siglo XX y actualmente la Revolución Bolivariana que es una 
dimensión de nuestra historia y de nuestro presente, porque son realidades 
que están con nosotros vivas, los derechos de los pueblos indígenas, nuestros 
hermanos y hermanas, que comparten con nosotros los desafíos de nuestro 
presente. Ese es uno de los componentes. Ese tiempo indo originario, tiem-
po histórico que da paso y que va a ser interrumpido. Etapa con realidades 
diversas, pero sin clases sociales, sin propiedad privada, sin separaciones de 
tipo racial ni religiosas sino pueblos que a veces, incluso, se desconocía su 
existencia va a dar como resultado, va a ser interrumpido por la irrupción de 
Europa, de España, quien invade el territorio, somete, esclaviza, destruye y 
disuelve lo existente y da pie entonces a las formas coloniales. 

Pedro Calzadilla



46 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

Allí comienza un proceso de reordenamiento, reunificación de los pro-
cesos identitarios, las identidades. Y eso decía que le da el carácter dinámico 
y diverso de las identidades. Con España también siguen existiendo muchas, 
aunque España va imponiendo una unificación de conductas, de valores, de 
maneras de ser y de estar, de cultura, religiones, etcétera. 

El periodo colonial también configura e impone esa dinámica que va 
a entrar en conflicto. Los procesos de construcción y de hegemonías cultu-
rales crean, por supuesto, tensiones y conflictos sociales y la resistencia. Por 
eso es buen término el de la Resistencia Indígena, que resiste no solo a lo 
militar y a lo político, como separado de lo económico, sino esencialmente 
una resistencia también cultural. 

Aquí llegamos a un momento al quiero referirme de manera particular, 
que es el momento que nos vincula más directamente con el presente, que es 
cuando se forma, cuando se desencadena el proceso de reacción contra el rey 
en el siglo XIX, contra la monarquía en Venezuela, comenzado a postularse 
de manera distinta el modo de entender la vida y organizar la sociedad, la 
República. El rechazo a la monarquía y el rechazo a la dominación colonial, 
es un triple proceso donde se postula la República no contra la monarquía, 
se postula la independencia contra la sujeción colonial o la dominación colo-
nial española. También se postula la existencia de naciones, la organización 
ya con un criterio político. Ese proceso va a desencadenar la recomposición, 
la reformulación y el reordenamiento de los procesos identitarios. 

A principios del siglo XIX es cuando se habla de Venezuela con más 
fuerza, de la existencia de algo que es Venezuela, de unas personas que se 
llaman venezolanos y venezolanas. Ahora sí comienzan a irrumpir, digamos 
advertir la existencia de estos componentes identitarios de venezolanidad, 
todavía en construcción, todavía bajo los efectos de una guerra cruenta y 
larga de independencia. Esa era la dimensión política de esos procesos de 
emancipación que van a incidir de manera decisiva en la modificación y en 
la configuración de las identidades. La guerra de independencia a la vez que 
pareciera ser un elemento de disolución social tiene también el papel de 
unificación de lo que eran apenas regiones; orientales, los guayaneses, los 
andinos y los llaneros que poco tenían que ver entre sí, poca relación y poca, 
a veces también, proximidad cultural. La guerra más bien tiende a comunicar 
y poner en contacto esos procesos. Venezuela nace de esa guerra de inde-
pendencia, con postulados nuevos republicanos. 



47Pedro Calzadilla

Es un proyecto que va configurándose, que lo dirigen los sectores que 
van a irse colocando al frente del proceso, sectores dominantes, las clases 
dominantes que son quienes diseñan y controlan todo a partir del fin de la 
guerra de independencia, sobre todo a partir de 1830, antes había habido 
una irrupción popular. Por cierto que buena parte de esa irrupción popular 
la dirige José Tomás Boves justamente un adversario de la República, con él 
irrumpen sectores sociales que estaban absolutamente invisibilizados. Y que 
ahora toman protagonismo, pero esa es otra historia. 

Lo que me interesa aquí poner de relieve es que cuando Venezuela 
nace, cuando nace políticamente, cuando se declara la independencia, cuan-
do se crea un Congreso Constituyente, cuando se decreta una constitución 
y se decreta la independencia, allí, ya los procesos de identidad de venezola-
nidad pasan a otro plano; viene la dimensión política de la identidad, porque 
ahora se van a hilvanarse, los procesos identitarios culturales con los proce-
sos políticos de construcción de la nación. Aquí viene la otra dimensión de 
los procesos identitarios que no solo es política, sino que tienen que ver con 
los intereses de los grupos y los sectores sociales que dominan los procesos 
históricos que controlan el poder; por eso recuerden que la independencia, 
la recordamos así como un proceso donde los venezolanos derrotamos a 
España; es cierto, pero dentro y sobre todo una vez derrotada España pue-
de uno identificar, con nitidez, conflictos y contradicciones entre pobres y 
ricos. Vamos a decirlo, los dueños los propietarios y los que no tenían nada 
los pardos y los blancos encumbrados, los antiguos mantuanos y los nuevos 
mantuanos, que se apoderan de las glorias de la independencia. 

Entonces ese sector social, particularmente, después de la muerte de 
Bolívar lo traicionan y las oligarquías se apropian del poder, produciendo 
la separación de Venezuela en ese mismo año, en que muere el Libertador. 
Entonces comienzan a convertir el proyecto de la independencia, proyec-
to popular en un proyecto básicamente oligárquico. Ese proyecto nacional 
entre comillas vamos a llamarlo así es el proyecto de la burguesía que se va 
a dotar de un substrato cultural identitario, el cual se va a ir construyendo, 
por eso yo digo que las identidades de la venezolanidad es también un pro-
ceso de invención y construcción porque no existe, porque hay que crearlo, 
porque hay que darle sentido, hay que comenzar a dotarlos de símbolos, de 
recursos y de elementos que le dan unidad, que le dan identidad, que hacen 
posible que los guayaneses, los orientales, los llaneros, los centrales, los de la 



48 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

costa, los andinos se sientan parte de una misma comunidad. La cual no solo 
puede ser política, como está en la Constitución del año 1811, sino que tiene 
que tener también componentes espirituales afectivos y el reconocimiento 
con los elementos que configuran esa identidad. 

Entonces me interesa, aquí, que quede claro que esa dimensión es el 
punto de arranque de estos procesos identitarios y esos procesos identitarios 
que nacen ya vinculados a la nación y al proyecto que va a dominar durante 
168 años, desde 1830 hasta 1998, que es el proyecto de la clase dominante, 
lo que llamamos la Cuarta República, esa larga etapa de 168 años va a inter-
venir sobre los procesos identitario. Esos 168 años de periodo de la Cuarta 
República va a pasar por etapas distintas, no son los mismos en el siglo XIX 
la disputa por Bolívar que el símbolo Bolívar que es el la nuez de nuestra 
identidad va a pasar por etapas distintas. La incorporación o no de algunos 
elementos de la república oligárquica que nace a partir de 1830 desprecia o 
simplemente ignora el componente afro de nuestra cultura y de nuestra so-
ciedad, menosprecia y denigra del componente indígena que no lo considera 
y se vanagloria, rinde pleitesía, sobrevolara, sobrestima y pone en el centro 
los referentes europeos; incluso, no españoles a veces, sino más bien anglo-
sajones y francófono o franceses.

Esos componentes van a ir cambiando a lo largo de esa Cuarta Repú-
blica, que va dando las clases dominantes, que hacen el esfuerzo de ir reafir-
mando esos procesos identitarios; porque la identidad es un mecanismo fun-
damental para mantener la unidad de una nación y para los intereses de sus 
clases, es mantener la dominación sobre la mayoría; es decir, que haya obe-
diencia al poder y que no se desafíe el orden dominante, por eso los procesos 
identitarios tienen una dimensión que tiene que ver con la dominación. Iden-
tidad y dominación: puedo dominarte. Si yo soy capaz de alentar e intervenir 
sobre una identidad que permita incluir, pero donde el predominio esté en el 
orden que yo estoy estableciendo, el orden blanco, de hombres blancos, ricos 
y sabios, en rechazo a otros sectores sociales, que cuya cultura no aparece, no 
figura como fundamental, como estructurante, como positiva para el funcio-
namiento social, entonces, si yo logro el dominio sobre la identidad puedo 
también controlar a la población, es decir, ejercer la dominación e imponerla. 

En contra de eso, aquí, venimos al tiempo presente, aproximándo-
nos al final de esta conversa. La identidad es también liberación de un 
pueblo, porque fíjense ustedes, cuando el Comandante Chávez irrumpen 



49Pedro Calzadilla

en la escena política de Venezuela, lo hace como una gran Revolución Cul-
tural, ¿por qué?, porque tiene claro que es cultural la revolución. Es decir, 
que tiene que ir a lo identitario o no va a poder ser, había que desbloquear 
los sistemas de control social que estaban establecidos en los procesos de 
control de las identidades, había que sacudir y transformar eso, por eso el 
Comandante Chávez lo primero que hace es reivindicar a Bolívar que es-
taba secuestrado por las élites, a quien convirtieron en una imagen bonita, 
que nos sirve para explicar el bronce y las estatuas, bajarlo de las estatuas, 
que es nuestro Bolívar con el que se aspira a un proyecto distinto, no al 
proyecto de las oligarquías de una sociedad donde se transa su soberanía de 
desiguales, donde hay explotación y reinan las injusticias. 

El Bolívar nuestro es otro, que reivindica la diversidad cultural del pue-
blo venezolano, que se identifica como afro, se identifica como indígena y 
desata un proceso de democratización profunda de nuestra identidad. Es lo 
que ha ocurrido durante estos años de Revolución Bolivariana. Ya, no so-
mos la orquídea, los símbolos nacionales. Siempre se piensa la orquídea muy 
bonita, pero todo eso fue una operación para darle unidad a un colectivo que 
tenía diferencias y nos quedamos con el tema de la flor. Imagínese la diver-
sidad que hay entonces. El Comandante Chávez comienza a hacer de la Re-
volución Bolivariana, una gran Revolución Cultural y una gesta de liberación 
cultural, de transformación profunda de los procesos identitarios. Entonces 
comienza a aparecer esa referencia de lo afirmativo venezolano, asociado a 
la identidad como expresión de una diversidad, unidos, pero reconociendo 
que somos distintos, reconociendo que hay un pueblo que hace música, que 
canta, que baila a su manera. No como bailan las élites o como les gusta a 
algún sector social, sino como todo que gusta, que tiene gusto, que tiene 
una estética, que come, diverso, que es una comida que es ancestral, pero 
que no estaba reconocida, no estaba incorporada a los procesos identitarios 
de reafirmación y de identificación. Es lo yo llamo democratización en una 
primera etapa, pero pasa a ser luego un gran desafío de descolonización 
que, incluso, está mencionado así en los planes de la nación, y hoy en día, 
en el proceso de construcción del Plan de las Siete Transformaciones. La 
descolonización de la vida que tiene mucho que ver con este proceso de 
transformación de las identidades. 

Lo que quiero decir es que con la Revolución Bolivariana se abre una 
nueva etapa, por eso decía que es muy política la identidad. Seguimos siendo 



50 Descolonización e identidad en el marco del Congreso del Bloque Histórico

los mismos venezolanos. Hay cosas que permanecen de nuestras referencias 
antiguas. Entonces, ¿qué es lo ser venezolano?, bueno el himno nacional sí, 
ya es parte nuestro, aunque bajo el estado oligárquico, es cuando se estable-
ce, pero el Gloria al Bravo Pueblo es una canción revolucionaria de los años 
de la independencia que se hace himno nacional, igual nuestro escudo. Estas 
son referencias, pero es Bolívar, ahora, transformado en líder nuevamente y 
esperanza de nuestro pueblo, de redención de nuestro pueblo. 

En lo adelante, la descolonización es el gran desafío para los próximos 
años, para el horizonte del 2050. Por tanto, descolonizarnos, dejar de ver, sen-
tir y apreciar las cosas e interpretar la vida a partir de componentes ajenos, no 
solo extranjeros, no solo estadounidense. Acuérdense que la gran transfor-
mación del siglo XX en Venezuela a nivel identitario y cultural, eso lo olvidé 
detallarlo, tiene que ver con la aparición del petróleo y aparición del imperia-
lismo estadounidense, que avasalla culturalmente a los pueblos del mundo, 
en particular de América Latina y del Caribe, que en Venezuela tiene todavía 
una presencia descomunal. Es uno de nuestros adversarios más terribles, la 
penetración cultural y el desmantelamiento que opera desde esos referentes 
culturales que vienen del Norte, sobre cosas que no son propias. No quiero 
ser chovinista, en el sentido de que nada de lo de afuera es bueno, no. 

Como digo las identidades son dinámicas e incorporamos algunos ele-
mentos, pero en este caso es avasallamiento. Así como lo fue en 1492. La 
descolonización es el desafío, sobre todo ahora que estamos en estas bata-
llas de la memoria. La identidad es historia, la identidad es memoria y que 
nosotros necesitamos reafirmar el lugar desde donde vemos el mundo, y es 
el lugar, donde el mundo tiene que expresar el proyecto Revolucionario que 
está en marcha, que es un proyecto que reconoce la diversidad, que reconoce 
socialmente a toda la población, a todas las regiones, todas las religiones. No 
excluye, no es excluyente, lo contrario es amplio y diverso, pero nuestro.

Un gran abrazo y muy agradecido. 




